
LIVRET d’expositionLIVRET d’exposition

16 septembre 16 septembre 2023 2023 

- 7 janvier- 7 janvier  2024 2024 

Médiathèque Samuel Paty 

E X P O S I T I O N

de l a renaissancede l a renaissance
secretssecrets



2

Cinq cents ans après la naissance de l’humaniste 
Blaise de Vigenère, né à Saint-Pourçain en 1523, 
la Médiathèque Samuel Paty de Moulins commu-
nauté propose de découvrir cet écrivain et son 
époque, placés sous le signe du secret. 

Après une vie riche d’action au service des grands 
comme agent secret, Vigenère est devenu un 
écrivain prolifique : ses ouvrages qui traitent 
d’histoire, de symboles, d’alchimie et de kabbale, 
montrent le goût que cette époque entretient pour 
le secret. 

A la Renaissance comme aujourd’hui, on aime les 
nouvelles confidentielles, on peut être curieux de 
ce qui est lointain ou peu connu. Mais l’art et la 
science sont aussi conçus comme un jeu sérieux : 
on aime l’idée que ce qui est beau ou vrai ne peut 
pas être dit de façon évidente. Les œuvres d’art 
contiennent d’ailleurs volontiers des allusions 
érudites ou utilisent des notions géométriques ou 
mathématiques. Parfois, le secret dans ces œuvres 
n’a rien de confidentiel et n’indique rien d’autre 
que l’envie de préserver une part de mystère. 
Parfois, c’est un monde d’initiés qui s’ouvre dans les 
textes. Cette exposition vous propose un parcours à 
travers les secrets des collections patrimoniales de la 
Médiathèque Samuel Paty. 

COMMISSAIRE SCIENTIFIQUE : 

Paul-Victor DESARBRES

Docteur en littérature française, agrégé de lettres classiques, spécialiste de Blaise de Vigenère, 
il est maître de conférences à l’Université Paris-Sorbonne ; ses travaux de recherche portent 
sur la littérature du XVIe siècle, sur les rapports entre littérature et symboles politiques ou 
kabbalistiques et sur la traduction à la Renaissance.



3

Blaise de Vigenère

Un jeune secrétaire
Blaise de Vigenère, né en 1523 à Saint-Pourçain-sur-Sioule, est un écrivain et traducteur représentatif 
de l’époque de la Renaissance qui a assisté, à sa place modeste de secrétaire, à la vie politique de la 
monarchie.  

Les Vigenère, notables de Saint-Pourçain-sur-Sioule, ont pour beaucoup travaillé à la fois dans les 
administrations bourbonnaise et royale, comme officiers de justice et de finances. À la naissance de 
Vigenère, Saint-Pourçain relevait du duché d’Auvergne qui dépendait alors du roi de France et non de 
l’État Bourbonnais. À la fin de sa carrière surtout, Blaise de Vigenère mentionne cette appartenance sur la 
page de titre de ses livres « Blaise de Vigenère Bourbonnais », ce qui n’est pas rare à l’époque.

Très tôt, Vigenère a travaillé dans l’administration royale comme secrétaire de grands personnages – c’est-
à-dire comme un homme de confiance chargé d’écrire, de transporter ou de dire les messages, de mener 
des missions délicates, d’acheter des œuvres d’art, et même parfois d’espionner. On trouve trace de cela 
dans ses œuvres, où il rapporte discrètement quelques anecdotes significatives. Sous François Ier, il entre 
au service de Gilbert Bayard, financier auvergnat devenu un rouage essentiel du gouvernement royal et 
brutalement disgracié. 

Puis il est envoyé aux côtés de l’ambassadeur du roi auprès de l’empereur Charles-Quint. Il espionne la 
guerre que se mènent Charles-Quint et les princes allemands (les princes de la Ligue de Smalkalde) au 
profit du roi de France et évoque très précisément la bataille d’Ingolstadt dans son œuvre.

Il entre au service du duc de Nevers François de Clèves, et probablement aussi d’autres personnages (les 
cardinaux de Tournon et de Lorraine). Sans doute grâce au cardinal de Tournon, il voyage à Rome où 
il rencontre Michel-Ange et un milieu artistique brillant qui laisse une trace durable : il s’occupe des 
commandes artistiques de l’aristocratie.



4

1. La Bible des poètes, méthamorphoze de Publius Ovidius Naso ; adaptation par Colard Mansion. 
- Paris : [Pierre Le Caron] pour Antoine Vérard, [entre 8 V 1498 et 25 X 1499]. – Gravures sur 
bois ; in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote INC-4-28090

Sur le livre, on peut lire les noms des différents possesseurs (ex-libris) : 
« Jehan Vigenère » (père de Blaise), « Barbe Chanteau », sa première 
épouse, « Marguerite Vigenère », sœur de Blaise, qui avait épousé un 
notable moulinois, Nicolas de Villaines. Provient du prieuré bénédictin 
de Souvigny, inscrit sur l’inventaire en 1737.

Les Métamorphoses d’Ovide est une œuvre antique largement connue 
et diffusée au Moyen Âge : le présent livre fait partie des plus anciens 
imprimés – on les appelle incunables (du latin incunabula, berceau, 
commencement). Ce volume qui a appartenu à la belle-mère, à la sœur 
et à la nièce de Blaise de Vigenère donne une idée de ce que pouvait être 
la culture chez des femmes de ces milieux : il n’était pas rare de savoir 
lire le français, même si le latin restait plutôt un privilège masculin. On 
sait qu’en 1435 les fils de notables de Saint-Pourçain suivaient l’école à 
domicile chez un notaire nommé Blaise Vigenère, sans doute un ancêtre 
de l’auteur.

2. Trois dialogues de l’amitié : le Lysis de Platon, et le Loelius 
de Cicéron, contenans plusieurs beaux préceptes et discours 
philosophiques sur ce subject ; et le Toxaris de Lucian, où sont 
amenez quelques rares exemples de ce que les amis ont fait autresfois 
l’un pour l’autre. Le tout de la traduction de Blaise de Vigenère... - 
Paris : N. Chesneau, 1579. -  184 p. ; in-4°. 

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-8-22656

En 1579, Vigenère a déjà assis sa réputation d’humaniste traducteur : 
il dédie à un ami banquier italien (de Lucques) trois traductions de 
textes antiques sur l’amitié. Cela montre qu’il avait su nouer des 
relations d’affaire en Italie. Dans la préface, il évoque avec poésie ce qui 
n’a pas entamé une amitié réciproque : la distance, « deux cent lieues 
de Bourbonnais jusques à Lucques », et les vicissitudes de la vie, « la 
navigation de ce monde, tantôt bonace et propice, en une haute mer, 
nettoyée et exempte de tous écueils, bancs et rochers, tantôt agitée de 
vents et de vagues contraires, de tourmentes et impétueux orages, en 

danger de donner à travers ». Sur le titre, Vigenère arbore pour la première fois le titre de « secrétaire de 
la chambre du roi » : il est pensionné par le roi pour son activité littéraire et garde une place (modeste) à 
la cour.

Blaise de Vigenère un Homme à Secrets



5

3. La Hierusalem du seigneur Torquato Tasso. Renduë françoise 
par Blaise de Vigenère, bourbonnois. – Paris : impr. d’Anthoine du 
Brueil, 1610. - [18] - 658 - [12] p. : portrait au titre gravé sur cuivre ; 
in-8.

Médiathèque Samuel Paty, fonds bourbonnais, cote R-BP-3168

Blaise de Vigenère traduit et publie en 1595, un an avant sa mort, une 
traduction de la grande épopée du poète italien Torquato Tasso qui 
meurt justement cette année-là. La Jérusalem délivrée, connue avant même 
sa parution, rapporte le siège de Jérusalem par les croisés commandés 
par Godefroy de Bouillon et dont la victoire semble proche ; mais ils 
rencontrent, entre autres obstacles, la magicienne Armide qui sème le 
désordre dans le camp chrétien et ravit (dans tous les sens du terme) le 
chevalier Rinaldo ; Clorinde, une sarrasine, combat incognito Tancrède, le 
croisé qu’elle aime (épisode mis en musique par le musicien Monteverdi). 
Blaise de Vigenère qui a beaucoup voyagé en Italie est un connaisseur de 
cette langue ; il n’hésite pas à ajouter beaucoup d’éléments de descriptions 

artistiques ou d’explications sur la mentalité des personnages. Sa traduction devient un véritable roman en 
prose comprenant aussi des passages en vers non rimés. Ce type de vers est très apprécié de Vigenère, qui 
y trouve plus de liberté. L’ouvrage exposé est une réédition de 1610.

Alors qu’éclatent les guerres de religion, plusieurs camps se constituent : les partisans de la Réforme, 
dits « huguenots », qui ont rompu avec le catholicisme d’une part, et d’autre part les partisans de 
la tradition catholique ; ces derniers se partagent entre tenants de l’intransigeance et les tenants 
du compromis. Le conflit devient aussi politique que religieux : des partisans de la royauté qui 
défendent surtout l’unité du royaume (catholiques et protestants) s’opposent à des mécontents qui 
défendent un idéal supérieur ou une autre conception politique (protestants, mais aussi parfois 
catholiques). 

Vigenère prend le parti du catholicisme et de la monarchie, d’abord comme homme d’action, puis 
comme homme de lettres.

Au début des guerres de religion, Vigenère participe à la reprise en main de la ville de Troyes, lorsqu’elle 
manque de basculer dans la Réforme. En 1566, il est envoyé à Rome comme secrétaire pour assister 
l’ambassadeur du roi de France auprès du pape.

À cette époque, Sigismond II, roi de Pologne et grand-duc de Lituanie, n’avait pas de descendant à faire 
élire pour lui succéder, comme c’est la coutume. Or la reine Catherine de Médicis rêve de donner un 
royaume à son troisième fils, Alexandre ou Henri, futur Henri III : elle confie dès 1567 à Vigenère la 
tâche de sonder l’ambassadeur de Pologne à Rome. En 1572, à la mort de Sigismond II, Vigenère est très 

De l’action à plume



6

précisément informé des négociations qui aboutissent à l’élection de Henri. Grâce à ses contacts, il récolte 
des informations sur la Pologne dont il tire une Description de la Pologne et il adapte une chronique 
médiévale polonaise, Les Chroniques et Annales.

Vigenère offre ces deux volumes au jeune roi élu en août 1573, le jour même où il reçoit les ambassadeurs 
venus de Pologne saluer leur nouveau maître. Sur le livre, on voit les armes du nouveau roi : fleurs de lys 
(il est duc d’Anjou) et l’aigle à deux têtes ainsi que le cavalier brandissant son épée (armes de Pologne), le 
tout entouré du collier de l’ordre de saint-Michel (distinction des rois de France).

Lorsqu’il revient d’Italie en 1569, Vigenère est nanti d’un patrimoine assez confortable : on sait qu’il est 
le dernier héritier masculin de sa famille. Il se retire de sa carrière active de secrétaire, et entame alors une 
seconde carrière d’écrivain. Il le souligne par la devise qu’il montre dans ses livres.

Car Vigenère est aussi un savant humaniste qui maîtrisait plusieurs langues (en les ayant apprises sans 
doute par lui-même) et s’intéressait à des domaines très variés du savoir à une époque où on ne séparait 
pas science et littérature : histoire, poésie, arts, techniques, sciences naturelles, alchimie, astronomie, 
théologie, kabbale. Cette œuvre est extrêmement importante et le rythme de publication effréné de 
Vigenère ne ralentit (provisoirement) qu’en 1579-1582, lorsque Vigenère tombe malade (de surmenage, 
burn out ?). Par ses œuvres, Vigenère garde un rôle politique, quoique bien moindre. Il se montre alors 
comme une sorte d’« éminence grise » du duc de Nevers, Louis de Gonzague, prince d’origine italienne, 
savant, catholique sans concession, mais aussi grand mécène des lettres, des arts et des techniques.

Vigenère est un savant reconnu à la cour de Henri III qui règne de 1574 à 1589. Il est à la fois discret et 
attentif à l’actualité. Dans les Décades de Tite-Live, ouvrage d’humaniste érudit qui cherche à comprendre 
le passé, il ne perd pas de vue l’utilité de son travail pour ses contemporains. 

Ainsi, le livre commence par une citation qui fait allusion aux conspirateurs qui rêvent d’être rois, à une 
époque où Henri III n’a pas d’héritier et où son cousin, le duc de Guise, ne cache pas ses ambitions.

Lorsque Henri III est assassiné, l’héritier du trône est son cousin Henri de Navarre, huguenot, ce qui 
est impensable pour une grande partie du royaume, d’autant que ce dernier a déjà abjuré le catholicisme 
plusieurs fois (on dit alors : « hérétique et relaps »). Même lorsque Henri de Navarre se convertit, les 
méfiants ne désarment pas. Vigenère, sans doute par réalisme et par modération, défend la cause du 
nouveau roi. Il a probablement contribué à modérer le duc de Nevers durant ces années.

Il meurt en 1596 à Paris et est enterré dans l’église Saint-Etienne du Mont à Paris (5e). Il laisse une fille. 
Plusieurs de ses œuvres sont éditées ou rééditées à titre posthume.

Blaise de Vigenère un Homme à Secrets



7

4. Les Décades qui se trouvent de Tite Live, en françois, avec [les Sommaires de Florus,] des 
annotations et figures... plus une description particulière des lieux et une chronologie générale... par 
B. de Vigenère,... En cette dernière édition est ajousté ce qui défailloit au 3e livre de la 4e Décade... 
traduit en françois par le Sr de Malherbe...- Paris : Veuve l’Angelier, 1616-1617. - 2 vol. in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cotes R-FOL-20004

Ex-libris manuscrit de Nicolas 
Feydeau et du collège des 
Jésuites de Moulins.

Ce n’est qu’en 1583, après 
l’avoir annoncé pendant six 
ans, que Vigenère publie enfin 
une traduction très richement 
commentée des premières 
décades de Tite-Live, le 
grand historien romain, qui 
traite des origines de Rome. 
Editer un ouvrage de cette 
taille est une aventure et un 
risque commercial (plusieurs 
presses sont longuement 
immobilisées) : l’imprimeur-
libraire Nicolas Chesneau 
meurt d’ailleurs peu après, 
criblé de dettes. Le projet avait été ralenti par la maladie de Vigenère en 1579. Voilà pourquoi, en 1581, 
Chesneau avait repris une traduction de la seconde partie de Tite-Live due à un Genevois – un vrai 
piratage ! Le livre en son entier constitue une véritable encyclopédie de l’histoire romaine. Vigenère se 
soucie de décrire, de « faire voir à l’œil », tous les aspects de la vie romaine, par un texte richement illustré.

Vigenère parsème ses commentaires de digressions, de textes qu’il a lus et qu’il traduit, de notes qu’il 
a prises au fil de ses lectures, de documents parfois assez confidentiels. Il ajoute aussi des allusions 
autobiographiques afin d’illustrer son propos. Ici, il se souvient d’une discussion à laquelle il a assisté, tout 
jeune, à la table de François Ier, un roi qu’il admire. Au cours du repas, le roi déclare retenir le budget du 
royaume à partir de ses mains : l’une pour les dépenses, l’autre pour les recettes. Pierre Du Chastel, l’un 
de ses conseillers et bibliothécaire du roi, ajoute qu’il faut justement faire attention à la symétrie entre les 
deux mains et ne pas être trop dépensier ; qu’on ne doit pas couper à vif les ongles, de même qu’il ne faut 
pas surcharger le peuple d’impôts…



8

Le Traicté des chiffres de Blaise de Vigenère est sans doute un ouvrage représentatif de la conception 
du secret que l’on a chez certains lettrés et dans les cercles de pouvoir à la Renaissance. Le secret 
rejoint des préoccupations très précises de protection de la confidentialité des données, des 
curiosités ou connaissances rares considérées assez approximativement comme « secrètes ». Le secret 
correspond aussi à une véritable philosophie de la connaissance et du monde présenté comme un 
secret à découvrir. Il est d’autant plus intéressant qu’on le voit presque partout et qu’il n’est jamais 
total.

C’est quand il est retiré de la vie active, en 1586, que Vigenère publie le Traicté des chiffres. Peut-être est-
ce son ouvrage le plus abouti, si l’on excepte les traductions commentées. Il conjugue étroitement deux 
aspects qu’on pourrait résumer ainsi : la description concrète des techniques de chiffrement, des langues 
et de leurs alphabets d’une part et d’autre part la projection symbolique, inspirée par la vision chrétienne, 
kabbalistique, ou encore alchimique. Le secret prend une dimension à la fois très concrète et pratique et 
une autre relevant de sa philosophie en partie « mystique » (au sens de « secret » ou « initiatique » qu’a alors 
le mot), voire magique. Cette double dimension se retrouve en partie chez le magistrat moulinois Claude 
Duret, dont le Thrésor des Langues reprend plusieurs parties du Traicté des chiffres.

Le livre de Vigenère imprimé en noir et rouge (une rareté souvent réservée aux livres liturgiques : cela 
supposait deux impressions successives) est pourvu de nombreuses planches. Les deux couleurs permettent 
de distinguer le message à chiffrer du code, ou les différents codes entre eux.

Vigenère explique dans une digression autobiographique au milieu de l’ouvrage que le début du traité 
constituait une partie d’un plus vaste projet portant sur les secrétaires. Mais en 1569, le « secrétaire pour le 
roi » à Rome, de retour en France, s’était fait voler tous ses papiers lors d’une étape à Turin… Vigenère a 
dû écrire son traité à partir de ce qui lui restait et l’ensemble a pris une toute autre tournure. Le traité sur 
une profession liée au secret, mais aussi à d’autres compétences (capacité à rédiger des lettres), devient alors 
un traité sur le secret d’un point de vue professionnel et plus généralement philosophique.

Du secrétaire aux secrets

Codes secrets et lettres rares

Techniques de chiffrement et « carré de Vigenère »
Après avoir évoqué des solutions très concrètes comme l’encre invisible ou l’usage de l’aimant pour 
communiquer d’une pièce à l’autre, Vigenère en vient à des chiffres correspondant plus directement aux 
besoins de la guerre, de la diplomatie et de l’espionnage. Il évoque des méthodes anciennes, comme le 
bâton de Plutarque, une méthode consistant à écrire un message sur un ruban entourant un bâton : pour 
pouvoir lire le message, le destinataire doit avoir un bâton des mêmes dimensions auquel enrouler le ruban 
qui forme ainsi un message lisible. Enfin, il en vient aux techniques de chiffrement en usage durant sa 
carrière. La plus commune est ce qu’on nomme le code « César » : une lettre équivaut à un nombre donné 
(et les lettres suivantes aux nombres correspondants) ou à une autre lettre de l’alphabet qui se trouve ainsi 
décalé. Par exemple, K=7, donc L=8, donc M=9, etc. Ou encore A=G, B=H, C=I, etc. 



9

Mais les messages écrits avec ces chiffres, comme le remarque Vigenère, ne sont pas difficiles à déchiffrer 
pour les professionnels. Or c’est un enjeu considérable : le 8 février 1587, la reine Marie Stuart, reine 
d’Ecosse et veuve du roi de France François II, est exécutée par sa cousine Elisabeth d’Angleterre : 
Marie Stuart est condamnée pour avoir voulu assassiner Elisabeth. Dans son procès, les lettres codées 
et déchiffrées par les services de la reine d’Angleterre sont un élément central. Vigenère ne cite pas cet 
exemple postérieur, mais il vient à l’esprit de nombre de ses lecteurs au moment de la parution.

Il est facile dans un code « César » de deviner la correspondance à partir de la fréquence des lettres. Il faut 
donc imaginer une série de technique de chiffrement qui rende plus difficile le déchiffrement. Plusieurs 
solutions sont envisagées par Vigenère, y compris la suppression de certaines lettres. Mais il y a mieux.

On trouve en effet exposé le célèbre « carré de Vigenère », une technique de chiffrement complexe 
probablement inventée avant Vigenère, qui ne la revendique d’ailleurs pas, puisqu’on en trouve la trace 
dès 1553 dans le traité italien de Giovan Battista Bellaso. Le principe repose sur l’idée de clé. On code le 
message suivant le principe du code César (K=6, L=7, M=8), mais en changeant de code d’une lettre du 
message à l’autre. Pour savoir comment on change, on utilise une clé : cela permet de changer d’alphabet 
à chaque lettre de la clé. Par exemple, pour coder « NOUS N’AVONS PLUS DE MUNITIONS », on 
utilise une clé comme « CLE ». La première lettre, N, sera codée selon un alphabet commençant par C 
au lieu de A, donc N sera codé P. La seconde lettre, O, sera codée selon un alphabet commençant par L, 
donc O sera codé Z. La troisième lettre, U, sera codée selon un alphabet commençant par E, donc U sera 
codé Y. Comme la clé ne comporte que trois lettres, on reprend la clé « CLE » et la quatrième lettre est 
codée selon un alphabet commençant par C, donc S sera codée U. Le résultat final est « PZYU Y’EXZRU 
APWD HG XYPTXKZRU »

Pour l’amour du codage
Les techniques secrètes de communication sont aussi exposées d’un point de vue gratuit, pour 
l’amour de l’art : la position des points dans une grille qui n’est pas visible permet d’attribuer une 
valeur à chaque étoile dans un ciel étoilé, ou à chaque fruit sur un arbre.

Ailleurs, Vigenère recense des alphabets secrets inventés à partir d’étoiles ou encore de demi-
disques et de points : le message qu’il chiffre à titre d’exemple relève cependant de la philosophie 
plus que de la diplomatie « Peu sont encore connus les secrets de nature ».

C’est que le livre évoque les langages secrets en général. Vigenère ne peut s’abstenir de faire un 
lien entre ces techniques et celles qu’utilisent les kabbalistes juifs et chrétiens dans leur lecture de 
la Bible, par exemple le procédé de gématrie donnant une équivalence numérique à chaque mot 
en fonction de la valeur numérique des lettres qui le composent.

La signification symbolique des lettres ou des chiffres compte tout autant dans le Traicté des 
chiffres que les techniques concrètes de chiffrement.



10

5. Thrésor de l’histoire des langues de cest univers, contenant les origines, 
beautés... décadences, mutations... et ruines des langues hébraïque, 
chananéenne... etc., les langues des animaux et oiseaux, par M. Claude Duret,.. 
[Édité par Pyramus de Candolle]. - Cologny : impr. de M. Berjon pour la 
Société caldorienne, 1613. – 1030 p. ; in-4°. 

Médiathèque Samuel Paty, fonds bourbonnais, cote R-B-8-DUR

Claude Duret, magistrat moulinois, a été parfois considéré comme le cousin de 
Blaise de Vigenère, sans qu’on puisse en être certain. Il a en tout cas plagié de 
nombreuses pages du Traicté des chiffres dans son Thrésor des langues, paru en 
1611 et 1613, après sa mort : ce livre montre une curiosité tous azimuts : il est 
question de la diversité des langues, présentée comme un bienfait, mais comme 

les savoirs ne sont pas strictement séparés à la Renaissance, les langues sont l’occasion de digression sur tous 
les domaines. Duret n’hésite pas à répertorier des faits plus ou moins extraordinaires : son dernier chapitre 
porte sur le langage des oiseaux. Tantôt, comme d’autres de son époque, il pratique le comparatisme 
linguistique au sujet de l’arabe, de l’hébreu et de l’araméen. Tantôt il reproduit un alphabet attribué à 
l’ange Raphaël… La vision méthodique de la connaissance alterne avec le goût du mystère.  

Codes secrets et lettres rares

Philosophie de Vigenère
Le Traicté des chiffres est aussi un ouvrage de philosophie – au sens large que ce mot a alors, de 
réflexion sur la science et de conception du monde. Vigenère y évoque le secret en général : alchimie, 
kabbale. Dès le début, il expose sa philosophie, inspirée notamment de l’Heptaple de Pic de la 
Mirandole. 

L’univers se compose de trois mondes, le monde intelligible (Dieu, les anges, les idées), le monde 
céleste (les cieux au-dessus de la lune), le monde élémentaire (le monde matériel), auxquels s’ajoute 
l’homme, monde en réduction qui a des liens avec les trois précédents.

Surtout, il y a pour chaque monde une science connue (« aperte »), et une science secrète (ou 
cachée) : pour le monde intelligible, la théologie et la kabbale (la connaissance secrète du divin), 
pour le monde céleste, l’astrologie et la magie (l’art de capter les influences des astres), pour le monde 
élémentaire, la physiologie (la physique traditionnelle, celle d’Aristote) et l’alchimie. On retrouve 
donc mélangées dans ce traité des conceptions qui relèvent à la fois de la métaphysique et de la 
science de l’époque, sur la symbolique du chiffre quatre, dit « quaternaire ».

Le « quaternaire » concerne la science de la nature (les quatre éléments) et des conceptions 
religieuses probablement héritées du savant mystique « docte et fol » Guillaume Postel.  
Dans la même perspective de symbolique des nombres, Vigenère évoque le sept ou « septénaire » 
(jours de la semaine, planètes, anges). Ailleurs, Vigenère détaille la conception kabbalistique des dix 
sefirots qui sont dix émanations divines, c’est-à-dire des noms et des modes de présence de Dieu.



11

La fin du Traicté des chiffres est une présentation de différents alphabets rares qui n’a plus strictement 
d’utilité possible pour la cryptographie : ces alphabets, parfois légendaires ou magiques, sont l’occasion de 
digresser sur les civilisations concernées. Les alphabets hébreu et samaritain donnent l’occasion de traiter 
des types d’exécution capitale en Israël, l’alphabet étrusque de l’histoire romaine, l’alphabet arménien de 
citer les voyages de Marco Polo…

Vigenère évoque aussi les écritures japonaise et chinoise : il se fonde sur les lettres des jésuites partis au Japon 
à la fin du XVIe siècle et décrit, se fondant sur le japonais, deux écritures dont l’une est hiéroglyphique, 
réservée à des contextes plus officiels et l’autre plus commune. Fidèle à sa mentalité comparatiste, il 
rapproche la philosoph du néant propre au bouddhisme, certains passages du livre de Job, la notion d’Ein 
Sof chez les kabbalistes…

A la fin du traité, quelques pages de supplément présentes dans certains exemplaires du Traicté des chiffres 
seulement comprennent une reproduction de cette écriture : plusieurs signes représentant différentes 
syllabes en japonais. On y trouve notamment le nom de Charles de Vendôme, grand prieur de France, 
fils naturel de Charles IX.

Vigenère tenait à ce traité : comme l’a découvert l’historien Jean- François Maillard, il avait soigneusement 
annoté un exemplaire en vue d’une nouvelle édition.

Ce volume qui se trouve maintenant à la Bibliothèque nationale de France à Paris témoigne du soin que 
Vigenère apportait à ses publications.

Les alphabets

La Chine et le Japon



12

Secrets d’image

Stéganographie : l’art de cacher dans l’image
Dans son Traicté des chiffres, Blaise de Vigenère se fait l’écho de techniques pour cacher un sens 
second dans un message ou dans une image, de façon parfois très concrète. On parle alors de 
stéganographie, un terme grec qui désigne toutes les écritures secrètes. Tout peut servir à dissimuler 
un message. Les artistes d’ailleurs n’hésitent pas à cacher un message ou une image secrète dans une 
image : ce principe d’une double lecture de l’image plaît à tous. 

Parfois, ce n’est qu’un secret de polichinelle : Arcimboldo par exemple est connu pour ses portraits 
fabriqués à partir de fruits. Dans son célèbre tableau Les Ambassadeurs (1533), Hans Holbein le jeune 
ajoute une anamorphose – ce qui paraît être un os de sèche s’avère être une tête de mort déformée, qui 
rappelant la vanité de toute chose est peinte de façon déformée aux pieds des deux ambassadeurs.

Un peintre français de la seconde moitié du XVIe siècle, Antoine Caron, peuple ses tableaux de figures 
énigmatiques et étranges, au point que le sens de certains d’entre eux résiste encore aux chercheurs 
aujourd’hui.

La restauration des lettres antiques à la Renaissance s’accompagne d’une imitation accrue de l’image 
antique et surtout d’une théorisation, d’une vision plus intellectualisée de l’image, amorcée par 
l’invention de la perspective au XIVe siècle. 

L’intérêt pour les images est aussi lié à la vogue des arts de mémoire dans l’Antiquité et au Moyen 
Âge : on utilise comme technique de mémorisation des images artificielles et frappantes. Ainsi, 
certaines images très composites peuvent synthétiser plusieurs aspects d’un évangile.

A la Renaissance, l’engouement pour les arts de mémoires s’accompagne de la constitution d’un 
répertoire d’images symboliques, où les images sont supposées révéler une part de l’essence des 
choses. On passe de la conception d’une image comme « livre des simples » à une conception 
beaucoup plus complexe : l’image peut être une représentation apparemment accessible mais en fait, 
dans ses subtilités, réservée à une élite de connaisseurs. Toute image appelle à un déchiffrement, 
quand bien même le sens n’a rien d’exceptionnel. En cela, l’image recèle toujours une part de secret.

L’allégorie
A ce goût pour des secrets ponctuellement présents dans les images s’ajoute une habitude dans le 
domaine de l’interprétation : la lecture allégorique, lecture d’un sens caché dans le texte (du grec 
allegorein, parler en d’autres termes que les termes directs). La lecture de la Bible en Occident était 
couramment conçue comme un processus complexe, faisant d’abord apparaître le sens littéral, puis une série 
de sens spirituels (jusqu’à trois : les sens allégorique, moral et anagogique). Par ailleurs, depuis l’Antiquité, 
on avait l’habitude de lire allégoriquement les mythes et les œuvres qui en traitaient (Homère, notamment). 
Au Moyen Âge, on interprète allégoriquement les Métamorphoses dans des ouvrages comme l’Ovide moralisé. 
À la Renaissance, on redécouvre les interprétations antiques de la mythologie, ce qui ne fait que renforcer 



13

Les images les plus mystérieuses et attirantes à la Renaissance sont plutôt les hiéroglyphes qu’on connaît 
sans savoir les déchiffrer (ce ne sera le cas qu’au XIXe siècle grâce à Champollion) : la découverte en 1419 
d’un texte grec qui les décrit sans les comprendre, les Hiéroglyphes, traduction grecque d’un texte attribué 
à un certain « Horapollon » (tout un symbole !), lance une mode.

Comment expliquer ce succès ? Sans doute l’argument d’ancienneté, capital pour ces cultures, a-t-il 
beaucoup joué en faveur des hiéroglyphes. On attribue même parfois leur invention à Moïse qui, comme 
on le sait, a séjourné en Egypte avant d’emmener les Hébreux en terre promise ! De plus, on a tendance à 
considérer que ce qui est partiellement caché, ce qui n’est pas évident ou univoque est d’autant plus riche. 
Il y a enfin une dimension théorique à cet engouement. 

Les hiéroglyphes

l’habitude de la lecture allégorique. On pense par exemple que les Sirènes d’Ulysse peuvent symboliser tout 
ce qui peut le détourner de l’étude, du travail intellectuel.

En littérature, l’auteur bien connu qui a évoqué ce principe est François Rabelais : dans le prologue de 
Gargantua, pour garantir le sérieux de sa fiction comique qui mêle l’obscène et le savant, il invite à rompre 
l’os, comme un chien, pour trouver la « substantifique moëlle » et prévient qu’on y trouvera… ce qu’on 
voudra, comme les commentaires sur Homère.

Blaise de Vigenère s’inscrit dans cette lignée lorsqu’il traduit et commente en 1578 les Images (ou La Galerie 
de Tableaux) du sophiste grec Philostrate (ca. 170-240). Il s’agit de la description d’une série de 65 tableaux 
(imaginaires ou non ?) censés figurer dans une galerie à Naples et reprenant différents thèmes plus ou moins 
courants de la mythologie gréco-latine : Hippolyte, Ariane, Sémélé, les Satyres, Penthée, Persée, Narcisse, 
mais aussi Dodone, Arrachion, Antée… 

Ces descriptions virtuoses sont traduites avec finesse ; Vigenère ajoute aussi de très riches commentaires 
allégoriques sur les éléments de l’image. Reprenant la tradition antique et médiévale, Vigenère interprète 
l’histoire vraisemblablement à l’origine des mythes (evhémérisme), le sens physique (on voyait dans ces 
récits une science de la nature allégorique), le sens moral. Etant donné l’ampleur des savoirs qui l’intéresse, 
Vigenère cite abondamment les textes antiques et ses propres observations en lien avec le sujet traité. Cette 
somme, complétée après sa mort, pourvue d’illustration, est constamment rééditée au XVIIe siècle et devient 
avec les Métamorphoses d’Ovide illustrées une encyclopédie de sujets mythologiques pour les peintres.

A la même époque, on applique aussi l’allégorie aux rêves – le songe devient d’ailleurs un genre littéraire : une 
succession de poèmes retraçant des visions qui entretiennent délibérément une part importante d’obscurité. 
Le plus connu est le Songe de Joachim Du Bellay où les images décrites mettent cependant en défaut 
l’interprétation allégorique.

Le philosophe Marsile Ficin, reprenant les conceptions du néoplatonicien Plotin, voit dans les 
hiéroglyphes une écriture traitant du divin et aussi un langage spécifique, non-discursif, permettant 
une intuition directe des choses, à l’image de l’intuition divine. Les hiéroglyphes représenteraient 
une langue en partie secrète, faite d’images et plus parfaite que le langage des mots. 



14

Secrets d’image

L’ouvrage a eu un succès certain : en témoignent sa traduction en français et ses nombreuses éditions. 
Le célèbre Nostradamus en a produit une traduction, restée manuscrite. Certains auteurs reprennent les 
hiéroglyphes de ce volume avec précision : c’est le cas de l’Italien Francesco Colonna dans son roman 
allégorique, l’Hypnérotomachie ou Songe de Poliphile (1499).

Mais pour beaucoup, les Hiéroglyphes constituent avant tout un répertoire d’images symboliques assez 
simples à interpréter : le célèbre Albrecht Dürer a ainsi gravé un arc de triomphe comprenant un portrait 
de l’empereur Maximilien Ier : on y retrouve une tête de lion (la vigilance chez Horapollon), une grue 
(la vigilance encore), un chien à l’étole (la justice), un serpent basilic couronnant l’empereur (l’éternité), 
un taureau (qui, parce qu’il ne chercherait pas à saillir la vache lorsqu’elle est enceinte, symbolisait la 
tempérance). Enfin, l’empereur a les deux pieds dans l’eau – ce qui signifie chez Horapollon une « chose 
impossible à comprendre » : on peut voir là un compliment (ses actions sont trop éclatantes), ou, mieux, 
un aveu d’imperfection de celui qui inventé l’image. Dürer utilise des images même si leur sens ne relève 
pas toujours d’un code au sens très clairement défini.

En 1556, Pierio Valeriano (1477-1560) reprend les Hiéroglyphes d’Apollon et les complète dans un 
ouvrage intitulé Hieroglyphica : Valeriano, marqué par la philosophie syncrétique de Ficin, évoque tous les 
usages possibles de hiéroglyphes. Son ouvrage est une véritable somme.

Plus tard, Cesare Ripa publie une véritable encyclopédie d’images symboliques, l’Iconologia (1593) : les 
hiéroglyphes ont un peu perdu leur privilège, mais le symbolisme allégorique séduit toujours.

Le goût pour les images énigmatiques est un véritable phénomène social. Au Moyen Âge comme à la 
Renaissance, le noble possède des armes, écu, écusson ou blason, servant originellement de signe de 
reconnaissance, relevant de la figuration symbolique rigoureusement codifiée, transmis héréditairement : 
cette « science » des blasons se nomme l’héraldique. 

Dès le second tiers du XIVe siècle se développent, comme en réaction à ce système rigide, des 
figures isolées, distinctes de l’écusson, appelées « devises » ou « badges » : accompagnées d’une 
courte phrase relevant plutôt de l’exhortation ou de l’invocation, ces devises sont plutôt des signes 
de ralliement et un élément de la « communication » en faveur du prince qui l’adopte : ainsi la 
salamandre pour François Ier…

Vigenère, qui utilise de façon très consciente les images, reprend et modifie par exemple la devise du roi 
Henri III, « La dernière [couronne] est au ciel », dans une gravure en tête des Décades. Il sait aussi innover : 
une seconde gravure du même livre qui montre un palmier seul avec la devise Sat cito si sat bene (tout vient 
à point si c’est en bien) fait quant à elle directement allusion à l’espoir d’un héritier royal, même tardif – le 
palmier est symbole de fécondité. Il n’y a jamais un seul sens : on doit aussi comprendre cette image comme 
une allusion à la publication tardive des Décades.

Les devises



15

Enfin, dans le sillage de la devise s’invente un nouveau genre d’images, les emblèmes. On y peut voir un 
sommet de l’art des devises et une simplification par rapport à celles-ci. 

L’emblème, tel qu’inauguré par Alciat, qui n’avait peut-être pas pensé accorder une telle part à 
l’image, est un mélange de texte et d’image qui complexifie la devise : pour résumer les nombreuses 
théories de l’époque, il comprend une image, un court intitulé ou sentence énigmatique appelé parfois 
« inscription », « titre », ou « motto », et un poème appelé « épigramme » ou « souscription », qui 
développe le sens ; l’image est appelée « corps », l’intitulé et le poème « âme » de l’emblème ; 
l’ensemble a une valeur didactique et moralisante moins ambiguë peut-être que certaines devises.

L’emblème est un dispositif iconographique qui justifie aussi l’image, qui gagne l’esprit par les 
yeux, mais en fuyant la facilité. Il présente une image parfois à peine secrète, un jeu intellectuel de 
déchiffrement, d’allusion et aussi de renvoi entre les éléments qui le constituent.

Les emblèmes

6. De optimo reip. statu, deque nova insula Utopia, … clarissimi 
disertissimique viri Thomae Mori inclytae civitatis Londinensis civis 
& Vicecomitis. Epigrammata clarissimi disertissimique viri Thomae 
Mori... Epigrammata Des. Erasmi Roterodami (La meilleure forme 
de communauté politique et la nouvelle île d’Utopie …) - Basilae : 
apud Joannem Frobenium, 1518. – 162 p., f. 163-164, [2] p. : ill. 
gravées sur bois ; in-8°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-8-28323

Thomas More est célèbre pour la description d’une île imaginaire, 
modèle politique sur certains points (punition des crimes) et repoussoir 
sur d’autres (polygamie). Il invente le mot d’Utopie (Non-lieu) qui sert 
de nom à l’île et de titre à son œuvre publiée en latin en 1516. Dans cette 

troisième édition conçue à Bâle en 1518 figure une gravure particulièrement aboutie d’Ambrosius Holbein 
qui est une carte de l’île. Des chercheurs ont montré qu’il s’agissait d’un paysage anthropomorphe : un 
crâne permettant de souligner d’emblée la vanité de la sagesse humaine et des projets politiques de cité 
idéale ; récemment, Blandine Perona a montré qu’on pouvait voir là un crâne coiffé d’un bonnet de fou : 
cela illustre une pensée et une conception esthétique. More présente une représentation folle qui recèle 
une part de sagesse, comme son ami Erasme avait composé un Eloge de la folie où Folie permet souvent 
de découvrir ce qui est vrai et juste. C’est un appel à la clairvoyance du lecteur qui doit voir cette image 
et juger à chaque fois si les idées d’Utopie sont bonnes ou folles… Holbein avait aussi illustré l’Eloge de 
la folie. 



16

Secrets d’image

8. Hieroglyphica, seu de sacris Aegyptiorum, aliarumque 
gentium literis commentarii, et in libros quinquagincta 
octo redacti... A Joanne Pierio Valeriano. (Les 
hiéroglyphes, ou commentaires des lettres et figures 
sacrées des Egyptiens et autres peuples, et réduits en 
cinquante-huit livres... Par Johannes Pierius Valerianus) 
– Lyon : Barthélémy Honorat, 1586. ¬- [16]-588-[44] 
p. ; in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 19661

Le texte d’Horapollon complété par Valériano propose une 
multiplicité de significations sans rapport les unes avec les autres pour un même signe. Dans certains 
passages, il aboutit à une description naturaliste qui n’a plus guère de lien avec le langage des hiéroglyphes. 
La multiplicité de significations parfois vertigineuse : le chien doit pouvoir représenter l’hiérogrammate, 
le prophète, l’embaumeur ou la rate. On voit le chien comme symbole du dieu Anubis, figure du prince, 
du soldat, signe d’obéissance, présage de victoire et de défaite… Un peu plus loin, on en fait le symbole 
de l’impudeur.

7. L’utopie / Thomas Morus ; traduit du latin par Victor 
Stouvenel ; illustré par Bernard Roy. - Paris : À l’enseigne 
du Pot cassé, 1945.

Médiathèque Samuel Paty, fonds Gaétan Sanvoisin, GS-6349

Cette édition récente de l’Utopie a été publiée par la maison 
d’édition A l’enseigne du pot cassé, créée en 1924 à Paris par 
Constantin Castéra. Ce nom est un hommage à Geoffroy Tory, 
imprimeur-libraire humaniste du XVIe siècle, dont il reprend 
la marque sur la page de titre. Les ouvrages publiés par cette 
maison sont imprimés sur de beaux papiers non coupés et sont illustrés de gravures sur bois, dans l’esprit 
du livre humaniste. La maison d’édition cesse son activité en 1950.



17

9. Devises héroïques, par M. Claude Paradin, .... - Lyon : J. de Tournes 
et G. Gazeau, 1557. - 262 p. : ill. ; in-8.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-8-9318

Dans ses Devises héroïques publiées pour la première fois en 1551, Claude 
Paradin décrit plusieurs devises célèbres. Ce livre imprimé à Lyon a eu 
beaucoup de succès : il est réédité en 1557 (volume présenté) avec 64 devises 
supplémentaires. En 1561, le célèbre imprimeur anversois Christophe 
Plantin publie une version augmentée de 31 devises et traduite en latin. 
Paradin explique la devise adoptée par le roi régnant d’alors, Henri II, un 
ou plusieurs croissants de lune accompagnés de ces mots : « Donec totum 
impleat orbem » / « Jusqu’à ce qu’elle ait rempli tout son rond ». Petit 
croissant deviendra pleine lune : cela fait référence aux prophéties faisant 
du roi de France le futur empereur, dominant le monde. Il y a aussi une 

référence au symbolisme de la lune, astre changeant, et donc aux variations de fortune. Par ailleurs, il se 
trouvait que la maîtresse du roi, Diane de Poitiers, ne se privait pas d’utiliser le symbolisme de Diane, 
déesse chaste de la chasse – on ne pouvait manquer d’y penser. Mais bien sûr, le croissant de lune pouvait 
et devait tout autant faire penser au C de Catherine de Médicis. Ce double sens se retrouve dans le 
monogramme du roi, un H comprenant un C – ou un D…

10. Hieroglyphica, seu de sacris Aegyptiorum, aliarumque gentium 
literis commentarii, et in libros quinquagincta octo redacti ... A 
Joanne Pierio Valeriano. (Les hiéroglyphes, ou commentaires des 
lettres et figures sacrées des Egyptiens et autres peuples, et réduits 
en cinquante-huit livres... Par Johannes Pierius Valerianus) – Lyon : 
Thomas Soubron, 1594. - [16]-588-[44] p. ; in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 19662

Valeriano ajoute aux symboles égyptiens le hérisson évoqué par les Latins 
et les Grecs : considéré comme un oursin de terre, il est à la fois celui qui 
profite de l’occasion (OPPORTUNITATIS CAPTATOR) en adaptant les 
ouvertures de son terrier à l’orientation du vent, celui qui sait se défendre 
contre les périls (CONTRA PERICULA MINUTUS) en se mettant en 
boule, de façon à ne plus montrer que ses piques, enfin il est celui qui 
remet le travail à demain, illustrant les dangers de la procrastination (PROCRASTINATIONIS 
DAMNA), car la femelle était réputée dans l’antiquité pouvoir reporter la mise bas de sa portée, à ses 
risques et périls, car les piquants des petits hérissons seraient plus développés.



18

Secrets d’image

12. Les Images, ou Tableaux de platte peinture de Philostrate,... mis 
en françois par Blaise de Vigénère, avec des argumens et annotations 
sur chacun d’iceux. - Paris : Nicolas Chesneau, 1578. - 1 vol. (542 p. 
+ table) : fig. ; in-4.

Médiathèque Samuel Paty, fonds bourbonnais, cote R-B-4-VIG

Pas d’illustration dans cette première édition des Images du grec 
Philostrate : la description de l’objet d’art (ekphrasis dans la rhétorique 
gréco-latine) doit combler le lecteur. Il y a une exception avec la 
description d’Amphion, fils de Jupiter et Antiope, fondateur de Thèbes 
qui a su assembler les pierres pour les murailles par la seule force de son 
chant. Vigenère, dans son commentaire, après avoir évoqué le symbolisme 
de la lyre ou cithare (faite de tortue et de défenses d’éléphant, selon le 
cas) propose une reconstitution de celle-ci, schéma à l’appui. Il en tire un 
discours sur l’univers, la lyre représentant l’harmonie du monde. Vigenère 

a reçu un accueil favorable du roi pour cette traduction : l’année suivante, il est pensionné comme  
« secrétaire de la chambre ».

11. Omnia Andreae Alciati,... emblemata, cum commentariis, quibus 
emblematum omnium aperta origine, mens auctoris explicatur et 
obscura omnia dubiaque illustrantur, per Claudium Minoem,... (Tous 
les emblèmes d’André Alciat, avec des commentaires, parmi le moyen 
desquels l’origine de tous les emblèmes a été révélée, la pensée de 
l’auteur est déroulée et tous les emblèmes obscurs et incertains sont 
éclaircis, par l’entremise de Claude Mignault.) - Editio tertia aliis multo 
locupletior. – Anvers : Plantin, 1581. - 781 p. : gravures sur bois ; in-8°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-8-16178

Dans les Emblèmes, Alciat invente une nouvelle forme d’assemblage entre 
texte et image à partir d’éléments anciens. Ici, il représente l’immortalité 
qu’on acquiert par les lettres à partir de plusieurs symboles : le serpent qui 
mord sa propre queue (dit « Ourobouros ») tiré des Hieroglyphica renvoie au 
temps ou à l’éternité ; Neptune, dieu marin confondu avec Triton (au corps 
mi-homme, mi-poisson), est associé par l’auteur antique Macrobe à la mémoire (quelque chose qui est en 
partie enfoui, en partie découvert) et donc ici à la renommée ; la trompette enfin est un attribut habituel 
de la gloire ou renommée (bien avant Brassens !).



19

14. Hypnérotomachie (par F. Colonna), ou Discours du 
songe de Poliphile, déduisant comme Amour le combat 
à l’occasion de Polia... nouvellement traduit de langage 
italien en françois (édité par Jean Martin et traduit par le 
Cardinal de Lenoncourt). –Paris : Kerver, 1546. – 157 f. : 
illustrations gravées sur bois ; in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-FOL-28369 

Ce roman allégorique de Francesco Colonna, dont le titre 
signifie le combat d’amour en songe, est publié en 1499 

à Venise et traduit en français en 1546. Il a une influence considérable. Poliphile, amant de tout (ce 
nom sera repris par La Fontaine) part à la recherche de Polia, se trouve symboliquement égaré dans une 
forêt obscure (comme chez Dante), puis suit un parcours initiatique à la fois érotique et philosophique. 
L’allégorie est parfois transparente : on peut lire tantôt la description facile à décoder d’une union 
sexuelle, tantôt une philosophie sophistiquée de l’amour. A ce sens s’ajoute un sens humaniste, une quête 
de la sagesse. Poliphile rencontre des ruines (une mode des ruines s’affirme) puis des éléments d’une 
architecture mystérieuse savamment décrits et figurés dans les illustrations. Si le lecteur doit toujours 
déchiffrer, c’est parfois Poliphile lui-même qui se trouve en position d’interprète face aux images et aux 
langues (hiéroglyphes et hébreu compris). Le récit est conçu selon la convention du songe où « tout doit 
être comme obscur » (Béroalde de Verville).

13. Les Images, ou Tableaux de platte peinture des deux Philostrates,... et 
les Statues de Callistrate, mis en françois par Blaise de Vigénère,... enrichis 
d’arguments et d’annotations, reveus et corrigez sur l’original par un docte 
personnage de ce temps en la langue grecque... avec des épigrammes sur 
chacun d’iceux par Artus Thomas, sieur d’Embry. – Paris : Veuve l’Angelier, 
1615. – 922 p. : illustrations gravées sur cuivre, in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-FOL-19813

En 1597, un an après la mort de Vigenère paraît une seconde édition augmentée 
des Images, ce qui montre le succès de l’ouvrage que personne n’a retraduit avant 
le XXe siècle. En 1614, la veuve du libraire-imprimeur L’Angelier publie une 
nouvelle édition illustrée : les gravures sont attribuées entre autres à Léonard 
Gautier et à Thomas de Leu, qui auraient travaillé à partir de dessins d’Antoine 
Caron. On y ajoute des épigrammes.



20

Sciences et secrets de la nature

Les écrits qui parlent de science à la Renaissance se consacrent à la recherche de « secrets de 
nature » : cela revient à chercher des causes de façon rationnelle mais aussi à accepter l’idée qu’il y 
a des prodiges, et donc à s’émerveiller face à des mystères.

La révolution scientifique qui bouleverse la perception du monde et amène à la science moderne commence 
à peine. Beaucoup d’idées essentielles pour nous (la place du soleil au centre du système solaire, la circulation 
du sang) ne s’imposent qu’au XVIIe siècle. La nature est souvent représentée au Moyen Âge et à la Renaissance 
comme un livre dont il faut déchiffrer les secrets, comme on doit interpréter la Bible. Vigenère en fait le sujet 
de son Traicté des chiffres : il imagine même une manière de coder le psaume « Les Cieux racontent la gloire 
de Dieu » en se fondant sur la position des étoiles dans la page.

La science de la nature consiste donc à découvrir des secrets de nature, une logique cachée qui n’est pas tout 
à fait celle de la science d’aujourd’hui. Dans cette perspective, l’observation fait de multiples progrès, même 
si les grandes théories ne sont pas remises en cause par la majorité des savants.

L’observation mathématique du ciel est à distinguer nettement de l’astrologie, discipline de l’observation des 
astres et de leur influence : la prédiction est alors monnaie courante, même si elle est nettement condamnée 
par l’Eglise qui défend le libre arbitre et donc la responsabilité humaine.

Sciences à la Renaissance

Parmi les savants de la Renaissance, on peut citer Jérôme Cardan (1501-1576), personnage haut en couleurs, 
médecin italien installé en France versé dans les mathématiques et l’astrologie. Dans ses traités, Cardan 
souligne sans cesse l’extraordinaire variété du monde : d’une part, les choses sont multiples, éphémères ; 
d’autre part, elles relèvent de la création et donc se rapportent toutes à un même principe : Dieu. Dans 
cette perspective, toutes choses, les « monstres », les animaux ou les personnes difformes, ont toute leur 
place : elles illustrent la profusion de la nature. Un « monstre » n’est pas forcément « monstrueux » … Il est 
à la fois le produit des lois de la nature et un avertissement, un signe qui « montre » et remet en question 
celui qui l’observe.

De plus, pour Cardan comme pour beaucoup de ses contemporains, on peut à la fois s’émerveiller des 
prodiges de la nature et y réfléchir pour en trouver les causes. Il est toujours possible de chercher à 
expliquer des événements, même les plus extraordinaires. Les comètes se produisent à cause de l’air ténu ; 
l’air ténu est nuisible aux personnes fragiles, trop bien nourries, adonnées aux plaisirs et donc aux rois ; 
donc les comètes sont un signe qui accompagne la mort des rois. 

Sur le même sujet, dans son Traicté des cometes, Blaise de Vigenère adopte une logique tout à fait semblable : 
il explique à la fois ce qu’il considère comme les causes mécaniques des comètes, mais considère que les 
comètes sont aussi des avertissements de Dieu : Vigenère « souffle le chaud et le froid » (Isabelle Pantin).

Variété et curiosité



21

15. Hieronymi Cardani,... De Rerum varietate libri XVII (Dix-sept livres de 
la Variété des choses de Jérôme Cardan).... – Avignon : Matthias Vincent, 
1558. - 884 p. ; in-8.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 9232

Ex-libris manuscrit du couvent des Augustins de Saint-Pierre-le-Moûtier

Dans ce livre publié pour la première fois en latin en 1557, Cardan propose une 
description complète du monde physique : métaux, pierres, plantes, animaux, 
puis arts (techniques) et métiers par lesquels l’homme utilise la nature, et 
enfin divination. Il passe en revue les phénomènes les plus extraordinaires avec 

prudence, souvent pour les expliquer de manière physique : les statues qui se mettent à suer, l’apparition 
de spectre, les feu-follets… On peut s’émerveiller de tout, mais tout s’explique.

La Renaissance est une période de développement des sciences de la nature, par la tendance à 
compiler et à confronter les informations ; l’observation directe permet aussi certains progrès. 

Un personnage comme le savant italien Ulisse Aldrovandi (1522-1605) est représentatif de cette tendance : 
il allie sens de la précision et une présentation légèrement sceptique de phénomènes ou d’êtres fabuleux. 
Qui sait ? On préfère redire ce qui paraît incroyable en laissant le lecteur trancher.

La curiosité humaniste et le goût du savoir semblent se perpétuer dans les vastes sommes du XVIIe siècle, 
par exemple dans celles du jésuite Athanasius Kircher (1602-1680). 

La recherche des causes semble avoir pris plus de place encore dans ces œuvres, même si leur science n’est 
pas la nôtre. Dans son traité sur le monde souterrain, Kircher s’efforce moins de révéler des secrets que de 
montrer le dessous des cartes.

16. Hieronymi Cardani,... De Rerum varietate libri XVII (Dix-sept livres de 
la Variété des choses de Jérôme Cardan).... – Avignon : Matthias Vincent, 
1558. - 884 p. ; in-8.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 9246

Ex-libris manuscrit du couvent des Capucins de Moulins

Dans le livre De la Subtilité publié pour la première fois en latin 1550, Cardan 
propose une synthèse sur l’astrologie. Mais, de façon plus générale, le livre définit 
aussi la méthode, la philosophie que Cardan appliquera par la suite dans De la 
Variété des choses pour rechercher les « causes occultes » dans tous les domaines. Ici, 
Cardan décrit minutieusement les récipients et les procédés de laboratoire, tout en 
réprouvant la soif de l’or des alchimistes.



22

Sciences et secrets de la nature

17. Les livres de Hiérome Cardanus,... intitulés de la subtilité et subtiles 
inventions, ensemble les causes occultes et raisons d’icelles, traduis de latin en 
françois par Richard Le Blanc 1584. - Paris : Jean Foucher, 1556. – 391 p. : 
figures gravées sur bois ; in-4°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-8-28238

Le livre de Cardan De la Subtilité avait été publié en latin en 1550 : son succès est 
tel qu’il a été imprimé une quinzaine de fois entre 1550 et 1642. Le fait qu’il ait été 
contesté par d’autres humanistes n’y est pas pour rien. Cela explique qu’il ait été 
traduit en français dès 1556. Le titre français souligne à la fois un sens du secret et un jeu raffiné de causes 
pour expliquer les phénomènes et les techniques. Dans ce livre, Cardan défend la possibilité d’une « magie 
naturelle », à cheval entre ces deux aspects.

18. Ulyssis Aldrovandi,... Serpentum et draconum historiae libri duo. 
Bartholomaeus Ambrosinus,... opus concinnavit.... (Deux livres de l’histoire 
des serpents et des dragons d’Ulysse Aldrovandi). – Bologne : chez C. Feron, 
1640. – Illustrations gravées sur bois ; in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R- BANV-FOL-18848.

Ulysse Aldrovandi est un savant bolonais, professeur d’histoire naturelle. Ses 
œuvres restent en grande partie manuscrites et sont publiées pour une part après sa 
mort. Qu’elles traitent de botanique, d’ornithologie ou de médailles antiques, elles 
témoignent d’un sens aigu de la confrontation des sources, de l’observation quand 
cela est possible. S’il accumule sans être toujours novateur, Aldrovandi distingue 

nettement les cétacés des poissons, il est le premier à étudier l’oisillon dans l’œuf… Il s’agit toujours de 
présenter un théâtre de la nature où le lecteur pourra observer comme s’il voyageait. Aldrovandi surveille 
de près l’établissement d’illustrations. S’il se fait l’écho des descriptions de licornes, de phénix et de 
dragons, il se montre sceptique sur leur existence. Son livre sur les serpents et dragons témoigne d’un goût 
pour les bêtes fabuleuses et le détail étrange (on parle alors de maniérisme).



23

19. Athanasii Kircheri,... Mundus subterraneus, in XII libros digestus... 
(Le monde souterrain d’Athanasius Kircher, réparti en douze livres) - 
Amsterdam : apud Joannem Janssonium à Waesberge & filios, 1678. - 2 
vol. : figures gravés sur bois, cartes, planches et frontispice gravés sur cuivre ; 
in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-FOL-28391 et 28392

Athanasius Kircher (1602-1680) n’est pas à proprement parler un humaniste de la 
Renaissance, mais bien l’héritier des esprits encyclopédiques du siècle précédent – 
« le dernier homme qui savait tout » a-t-on dit avec un peu d’exagération. D’abord 
professeur, il devient ensuite exclusivement écrivain et se distingue par sa capacité 
extraordinaire à compiler dans des domaines divers comme les langues orientales, 
mathématiques, astronomie, géographie, médecine, sciences de la nature. Il invente une lanterne magique 
(ancêtre du projecteur), un microscope, un mégaphone... Il allie un sens de la précision, un usage des 
modèles mathématiques, et une conception mystique de la nature. En 1664, Kircher publie ce grand livre 
sur le monde souterrain, souvent réédité, qui relève de la géologie : il y rapporte ses observations sur le 
Vésuve. Ailleurs, il imagine des canaux souterrains, entre la mer Rouge et la mer Méditerranée… 

20. Les Principes d’astronomie et cosmographie, avec l’usage du globe, le 
tout composé en latin par Gemma Frizon, et mis en langage françois par M. 
Claude de Boissière,... Plus est adjousté l’usage de l’anneau astronomic par 
ledict Gemma Frizon et l’exposition de la mappemonde composée par ledict 
de Boissière, Gemma Frisius. – Paris :  H. de Marnef et Vve G. Cavellat, 
1582. – 120 f. : marque au titre et illustrations gravées sur bois ; in-8°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-8-8751.

Gemma Frisius est un mathématicien néerlandais (Frison, d’où son nom latin 
Frisius), qui a mis son savoir mathématique au service de la cartographie et de 
l’astronomie. Son ouvrage, les Principes d’astronomie et de cosmographie, paraît 

en latin en 1530 et dans une traduction française due à Claude de Boissière en 
1556 : il est plusieurs fois réédité, ce qui montre son succès. On voit ici la réédition de 1582. Gemma 
Frisius propose des principes d’observation ; il réfléchit et améliore les instruments. On lui doit, entre 
autres, une formulation du principe de triangulation qui permet de situer précisément un lieu.



24

Alchimie et secrets de santé

La pratique de la chimie existe de longue date ; mais la discipline que nous connaissons sous ce nom 
n’apparaît qu’avec la révolution scientifique au XVIIe siècle. Un grand nombre de textes, issus de l’antiquité 
grecque, transmis dans le monde arabe et dans le monde médiéval occidental, traitent en revanche 
d’alchimie. L’alchimie a pu selon le cas consister en la recherche de la transmutation des métaux (et donc 
de la fabrication de l’or), de la pierre philosophale ou d’une quintessence donnant longue vie. Elle est en 
tout cas « l’association d’une pratique au laboratoire et d’une théorie de la matière – ou plus précisément 
d’une théorie qui explique les possibilités de transformation de la matière » (Didier Kahn). Elle est peut-
être représentative d’un rapport au savoir marqué par l’idée de secret, tant les textes alchimiques sont 
écrits de façon cryptée, quand bien même ils décrivent des procédés de fabrication avec rigueur.

Le Suisse Paracelse (1493-1541) est un auteur qui a suscité de très nombreuses légendes, sans doute à 
cause de sa vie de savant errant, aux idées parfois hétérodoxes. Il pratique une alchimie tournée vers 
la médecine, en s’en remettant à l’expérience plus qu’aux auteurs antiques et s’oppose violemment aux 
autorités de son temps. Il théorise sa pratique dans de nombreux écrits.

Paracelse est entre autres connu pour sa théorie des trois principes : le soufre, le mercure et le sel sont des 
composantes fondamentales de la matière, au nombre de trois, comme la trinité. Le corps humain aussi en est 
composé. 

Paracelse est d’ailleurs avec d’autres un tenant de la théorie des signatures : on peut présumer l’efficacité d’un 
remède par la ressemblance avec l’organe qu’il doit guérir.

Paracelse

Les écrits de Paracelse, souvent publiés par d’autres que lui ou après sa mort, utilisent un langage difficile. 
Certaines de ses idées évoluent au fil du temps. Beaucoup d’écrits sont d’abord publiés en allemand, 
langue dans laquelle Paracelse a aussi enseigné, et non en latin, comme ce devait être le cas chez les savants : 
cela montre une volonté d’ancrage populaire de ce savoir. Les traductions en latin leur permettent de se 
diffuser dans toute l’Europe.

Le paracelsisme suscite des réactions violentes à son encontre, mais il a exercé une influence très 
importante, à la fois par sa dimension de contestation sociale, de remise en cause des autorités anciennes 
et par la perspective médicale qu’il ouvrait. A l’aide notamment des traductions latines et françaises, dont 
un abrégé de sa philosophie et de sa médecine dû à Jacques Gohory, il gagne la France. Blaise de Vigenère, 
qui s’intéresse de près aux techniques de laboratoire, connaît les écrits de Paracelse. Dans son Traité du feu 
et du sel, il fait du sel un principe d’éternité. Dans les Décades, il traduit sans le dire un extrait d’un traité 
de Paracelse, le De Nymphis, comme l’a montré Didier Kahn : dans cet ouvrage, Paracelse évoque les êtres 
intermédiaires, ni hommes, ni démons, qui peuplent le monde.

Vigenère ne dit rien de la fabrication de l’or dans ses œuvres connues. D’autres continuateurs de Paracelse 
n’hésitent pas à chercher la transmutation en or, qui est le gage suprême d’efficacité de l’alchimie. Ces 
recherches donnent évidemment lieu à d’innombrables fraudes, recensées par certains alchimistes qui 
cherchent ainsi à se présenter comme experts, au-dessus de la mêlée du charlatanisme. 

Le Paracelsisme



25

D’autres voies distinctes de l’alchimie s’ouvrent à la Renaissance pour la médecine, toujours 
en marge de la faculté.

Ambroise Paré, chirurgien barbier du roi, mais pas docteur, s’illustre en soignant les blessés au 
combat et invente de nouveaux remèdes. Les écrits de Paré n’ignorent pas la part d’inexplicable 
et la fragilité humaine, mais ils tranchent nettement avec les ouvrages médicaux du temps, 
usuellement intitulés Secrets.

21. Aureoli Theophrasti Paracelsi, summi philosophi ac medici, De natura 
rerum libri septem... (Sept livres de la nature des choses, d’Aureolus 
Theophrastus Paracelse, philosophe et médecin très illustre.) – Bâle : per 
P. Perna, 1573. – 112 p. ; in-8°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 8753

Ce volume regroupe trois œuvres différentes de Paracelse publiées dans les 
années 1570. 

Ce livre est l’une des nombreuses traductions en latin qui ont permis la diffusion des œuvres de Paracelse. 
Il comprend deux traités présentant les principes fondamentaux de la connaissance de la nature et du corps 
humain selon Paracelse. On retrouve par exemple une présentation des trois éléments fondamentaux : 
mercure, soufre et sel. Certains corps comme le mercure, l’or et l’argent (la lune) ne sont pas nommés, 
mais représentés par des signes : signe de Mercure , signe du soleil  ou de la lune . Paracelse évoque 
des phénomènes parfois prodigieux tout en cherchant à en rendre compte : comment la barbe pousse aux 
cadavres…

22. Traicté du feu et du sel, excellent et rare opuscule du Sr Blaise de Vigenère,... 
trouvé parmy ses papiers après son décès. – Paris : Veuve l’Angelier, 1618. – 
267 p. ; in-4°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-8-22617

Blaise de Vigenère a indéniablement été perçu comme l’un des connaisseurs de 
Paracelse : l’une des encyclopédies de son temps, la Prosopographie d’Antoine Du 
Verdier, comporte dans la rubrique Paracelse un résumé du Traité des chiffres de 
Vigenère. En 1618, la veuve de l’imprimeur-libraire L’Angelier publie le Traicté du  
feu et du sel retrouvé dans les papiers de Vigenère, comme l’indique le titre. La première 
partie est consacrée au feu, la seconde au sel. Vigenère évoque le symbolisme de ces 
éléments à travers les textes grecs et latins ou kabbalistiques. Il évoque le symbolisme 
dans une perspective spirituelle, mais aussi scientifique : il rapporte ainsi plusieurs expériences concrètes 
de laboratoire, remettant en cause les autorités scientifiques de l’époque (Aristote). Le sel est à la fois un 
composant primaire, comme chez Paracelse, un conservateur et un symbole d’éternité.

Secrets médicaux



26

Alchimie et secrets de santé

23. Tractatus septem de lapide philosophico, e vetustissimo codice desumti, 
ab infinitis repurgati mendis et in lucem dati a Justo a Balbian,... (Sept 
traités de la pierre philosophique, tirés de très anciens manuscrits, corrigés 
en d’infimes détails et édités par Justus Balbian.) – Leyde : ex officina 
Plantiniana apud Christophorus Raphelengius, 1599. – 96 p. ; in-8°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 12227

Ex-libris manuscrit du prieuré de Souvigny

Continuateur de Paracelse, le médecin néerlandais Justus Balbian (1543-1616) 
a voyagé à Orléans, en Allemagne et en Italie. Son ouvrage, composé de sept 
traités, est plus conforme à une représentation courante de l’alchimie. Il traite 
de la transmutation des métaux et, comme son titre l’indique, de la « pierre 
philosophique » dite aussi « pierre des sages » : « pierre unique, médicament unique 
en quoi consiste tout l’enseignement de l’art d’alchimie ». Ici encore, secrets d’alchimie et de médecine 
sont étroitement liés.

24. Des Secrets souverains et vrais remèdes contre la peste, 
livres deux contenants la manière de préserver les sains, 
contregarder les infaicts et ceux qui servent les malades, de 
guérir les frappez et nettoyer les lieux infaicts... par messire 
Estienne Ydeley,...- Lyon : Jean Stratius, 1581. – 137 p. ; 
in-8°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 10798-2

Les ouvrages médicaux de la Renaissance sont souvent intitulés 
« Secrets ». Il n’est pas question de magie ou de secret médical, 
mais bien de conseils pratiques pour guérir et surtout prévenir 
autant que possible les maladies. Etienne Ydeley était un prêtre 

bourguignon qui exerça la médecine à l’hôpital Saint-Laurent de Lyon. Fort de son expérience en 
Bourgogne, il préconise, contre les épidémies de peste qui touchent Lyon au milieu du siècle, des 
mesures de confinement et de distanciation : « sois toujours loin de ton compagnon » …



27

25. Les œuvres de M. Ambroise Paré, conseiller, et premier chirurgien 
du roy... : avec les figures & portraicts tant de l’anatomie que des 
instruments de chirurgie, & de plusieurs monstres. - Paris : Buon, 1575. 
– 945 p. : illustrations gravées sur bois ; in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, dépôt EPMS Ebreuil, 1.

Ambroise Paré n’est pas un docteur en médecine, mais il est sans doute le 
médecin le plus connu de la Renaissance française. Chirurgien, il imagine des 
substituts à la cautérisation des plaies : pansements froids, ligature des artères 
dans les amputations, etc. La publication de ses œuvres en 1575 suscite une 
vive opposition de la faculté de médecine. Chez Paré cohabitent un savoir-
faire, une façon d’observer, de raisonner et d’organiser ses connaissances qui 
font penser à la science moderne ; Dieu est cependant celui qui guérit. Une 
part d’inconnu, d’occulte ou de secret demeure dans le fonctionnement du 
corps, mais que le travail de Paré consiste à mettre au jour.

26. Alchymista christianus, in quo Deus rerum author omnium et quamplurima fidei christianae 
mysteria, per analogias chymicas et figuras explicantur, chistianorumque orthodoxa doctrina, 
vita et probitas non oscitanter ex chymica arte demonstrantur, auctore Petro Joanne Fabro,... 
(L’Alchimiste chrétien, où Dieu auteur de toute chose et tous les mystères possibles de la foi 
chrétienne sont expliqués par des analogies chimiques par Pierre-Jean Fabre.) – Toulouse : P. Bosc 
1632. – 236 p. ; in-8°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 13816

Pierre Jean Fabre (1588-1658) est un médecin de Castelnaudary, 
docteur de l’université de Montpellier, influencé par le paracelsisme, qui 
a composé des traités d’alchimie. Il prétend avoir réussi à transmuter le 
plomb en argent. Dans cet ouvrage dédié au pape Urbain VIII, il propose 
une comparaison entre les procédés de l’alchimie et différents éléments 
du christianisme : la calcination et la pénitence, l’eucharistie et la pierre 
philosophale. Il cherche par là à défendre la dignité de la technique et des 
symboles alchimiques. Le berger sur la page de titre est la marque d’un 
imprimeur toulousain, Pierre Bosc.



28

Secrets d’états

Penser la politique sous l’angle du secret est une nécessité. La maîtrise de l’information est un élément 
crucial de la politique à la Renaissance comme aujourd’hui : les traités politiques de la Renaissance s’en 
font l’écho. A ce titre, le rôle des secrétaires, hommes de confiance chargés d’écrire ou de transmettre 
directement un message, est essentiel. 

Blaise de Vigenère raconte avoir écrit un traité du Secrétaire qui lui a été volé à Turin en 1569. Son parcours est 
représentatif de ces hommes de l’ombre qui ont eu un rôle considérable à cause de leur proximité avec les plus 
grands. 

Le réemploi de documents n’est pas une chose rare : les mémoires de la Renaissance relèvent parfois plus des 
collections de lettres et de documents que des autobiographies. Les imprimeurs publient volontiers des lettres 
ou des mémoires censés rester confidentiels. Sans doute ne faut-il pas être dupe de ces secrets : par exemple, 
les rapports des ambassadeurs vénitiens censés être confidentiels sont imprimés en 1589 seulement, sous le 
titre de Trésor politique, mais des manuscrits circulent en nombre dans toute l’Europe pendant le XVIe siècle. 
Lorsqu’Antoine de Laval, capitaine de la place de Moulins à la fin des guerres de religion publie son Dessein des 
professions, c’est bien pour donner de la publicité à des manuscrits qui montrent son rôle dans les affaires et sa 
réflexion sur la situation politique. Le secret ou la rareté fait vendre.

La littérature politique joue volontiers sur l’idée qu’elle consiste elle-même en un discours secret, 
confidentiel, conçu pour des initiés. 

On peut à ce titre citer le très célèbre traité du Prince de Machiavel : dans ce livre, le secrétaire florentin révèle les 
secrets de gouvernement du prince qui peut et doit parfois ne pas tenir compte du bien pour être efficace.  La 
pensée de Machiavel ne peut se résumer au Prince, mais les lecteurs de la Renaissance ont pour beaucoup rejeté 
en bloc un livre « écrit du doigt de Satan ».

Vigenère se fait l’écho de l’antimachiavélisme dans l’Art militaire d’Onosander. Ses annotations aux Décades de 
Tite-Live lui permettent aussi de développer l’idéal de prince vertueux, conforme aux vues de son mécène, Louis 
de Gonzague. Beaucoup de traités postérieurs à Machiavel s’efforcent de penser un gouvernement rationnel, sans 
cependant souscrire à la perspective du Prince : c’est le cas de celui de Giovanni Botero.

Secrets politiques

L’orient lointain constitue l’objet de fascination et de préoccupation principal de l’Europe 
de la Renaissance, plus encore peut-être que l’Amérique récemment découverte. Le monde 
ottoman constitue même un miroir politique privilégié : on l’envie pour son efficacité et on 
y voit un modèle de tyrannie effrayante. 

Les secrets du sérail fascinent aussi bien Nicolas de Nicolay, géographe dauphinois fixé à Moulins, 
que Blaise de Vigenère : les deux auteurs témoignent d’un sens de l’observation probablement lié 
à leur passé d’agent de renseignement au service du roi.

Secrets d’orient



29

27. Les quatre premiers livres des navigations et pérégrinations orientales, de 
N. de Nicolay,... Avec les figures au naturel tant d’hommes que de femmes 
selon la diversité des nations, & de leur port, maintien & habitz. [Avec une 
élégie de P. de Ronsard à N. de Nicolay]. – Lyon : Guillaume Rouille, 1567. 
– 181 p. : planches gravées sur cuivre et mises en couleurs ; in folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-4-18928.

Reliure en maroquin vert à décor doré aux armes de Charles IX.

Nicolas de Nicolay décrit le monde ottoman avec toute l’expérience d’agent 
secret qui est la sienne : il décrit les fortifications, les effectifs de garnison. Mais 

il propose aussi une description complète du monde ottoman, dans sa diversité et sa complexité (turcs, 
grecs, arméniens). Il se montre particulièrement fasciné par les femmes turques mystérieuses car voilées. 
Il cherche aussi à se renseigner comme il le peut sur le sérail et le harem du palais du sultan, inaccessibles. 
Il évoque ainsi les maisons de verre des jardins du sérail au-dessus desquelles s’écoule une eau claire en un 
« doux murmurement ».

28. Tesoro politico, cioe, relationi, instruttioni. Trattati. Discorsi vari. Di 
ambasciatori. Pertinenti alla cognitione & intelligenza delli stati, interessi, & 
dipendenze de i piu gran prencipi del mondo (Trésor politique, c’est-à-dire 
relations, instructions, traités, discours variés d’ambassadeurs touchant à la 
connaissance et à l’intelligence de la situation, des intérêts et des contraintes 
des plus grands princes du monde.). – Cologne : Académie italienne de 
Cologne, 1598. – 776 p. ; in-8°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 8831

Ex-dono manuscrit de Nicolas Feydeau. Ex-libris manuscrit du collège de Jésuites 
de Moulins

Ce livre, publié en italien en France en 1589 et réédité à plusieurs reprises, illustre un phénomène 
important de la Renaissance qu’on oublie trop facilement : l’importance de la circulation des manuscrits. 
C’est la première publication des rapports d’ambassadeurs vénitiens en principe confidentiels, réservés 
au Sénat de Venise, que tout le monde se passait sous le manteau. La République de Venise avait de 
nombreux envoyés ; elle était notamment le seul État européen à disposer d’un envoyé permanent auprès 
du Grand Turc ; on s’arrachait donc les manuscrits de rapports sur le monde ottoman. Ce livre reprend 
ces textes encore inédits et d’autres sur la Chine par exemple : on appelle ce genre de collection « trésor ». 
Les textes de ce livre s’opposent aux thèses de Machiavel (le prince peut commettre le mal pour préserver 
son autorité et doit se faire craindre) : tout en faisant entrer dans les secrets du pouvoir, ils défendent le 
point de vue de la « raison d’Etat ».



30

Secrets d’états

29. Les Décades qui se trouvent de Tite Live, 
en françois, avec [les Sommaires de Florus,] des 
annotations et figures... plus une description 
particulière des lieux et une chronologie générale... 
par B. de Vigenère,... En cette dernière édition est 
ajousté ce qui défailloit au 3e livre de la 4e Décade... 
traduit en françois par le Sr de Malherbe... Paris : 
Veuve l’Angelier, 1616-1617 . – 2 vol. in-folio, titre 
à encadr. gravé par Thomas de Leu.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 
R-FOL-20005

Chez Vigenère, le secret consiste aussi dans la discrétion avec laquelle il distille ses conseils. Dans la 
première Décade de son Histoire romaine, Tite-Live décrit le règne des sept premiers rois de Rome, de 
Romulus qui tue son frère Rémus à Tarquin le Superbe, véritable tyran renversé par les Romains. Vigenère, 
dans ses annotations très riches, propose un portrait gravé des premiers rois de Rome accompagné d’une 
inscription qui constitue un jugement sur leurs règnes respectifs. « VOICY UNE MAUVAISE MINE 
D’HOMME… » lit-on sous le portrait de Tarquin. Il montre implicitement son attachement à la 
monarchie tempérée par le parlement, comme beaucoup de lettrés du même milieu (Richard Crescenzo).

30. Della ragion di stato, libri dieci. Con tre libri delle cause 
della grandezza, e magnificenza della città  / Di Giovanni Botero 
benese. (Dix livres de la raison d’état. Avec trois livres sur les 
causes de la grandeur et la magnificence de la cité. Par Giovanni 
Botero). – Ferrare : Vittorio Baldini, 1590. – 334 p. ; in-8°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 8829

La raison d’état, publié à Venise en 1589 est un livre dont le titre, 
comme Utopia, a rencontré un succès hors du commun : il est à 
l’origine d’une pensée de la raison d’état qui dure au moins jusqu’à 
la fin du XVIIe siècle. Sur le fond, en revanche, il n’est pas le premier 
à penser le domaine politique comme quelque chose d’autonome 
et de supérieur à d’autres valeurs. Surtout, Giovanni Botero déclare 
précisément vouloir éviter les contradictions entre ce que demande le 
gouvernement et ce qu’exige la conscience et s’oppose à Machiavel ou 
à ceux qui s’en réclament. Dès 1590, on réédite cet ouvrage à Ferrare.



31

31. Desseins de professions nobles et publiques, contenans 
plusieurs traictés divers et rares : Et, entre autres, 
l’Histoire de la maison de Bourbon. Avec autres beaux 
secrets historiques ... Par Antoine de Laval,... – Paris : A. 
L’Angelier, 1605. – 2 parties en 1 volume in-4°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds bourbonnais, cote R-B-8-LAV

Antoine Mathé, dit de Laval, est un forézien installé à Moulins 
où il épouse Isabelle, fille de Nicolas de Nicolay. Alors qu’il 
est capitaine du château de Moulins après Nicolay, il publie 
les Desseins, un recueil de mémoires et de lettres qui montrent 
ce qu’il a accompli pour le roi, et qui doivent pouvoir servir 
d’instruction à son fils. Un peu à la manière de Montaigne, il 
parle de « griffonages », d’« essais qu[’il lui a] voulu faire voir 
de ce qu[’il] y avai[t] tenté autrefois ». On y trouve des conseils 
qui touchent à la politique et qui illustrent en quelque sorte les 
dessous d’une carrière.

32. Les navigations, pérégrinations et 
voyages faicts en la Turquie , par Nicolas 
de Nicolay,... seigneur d’Arfeuille,... le tout 
distingué en 4 livres... [Avec une Élégie de 
P. de Ronsard à N. de Nicolay]. - [24]-305 
[ =388]-[32] p. : ill. .... – Anvers : G. Silvius, 
1576. – 388 p. : ill. gravées sur bois ; in-4°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds bourbonnais, 
cote R-B-8-NIC

Édition des Navigations orientales ici illustrée 
de gravures sur bois, publiée à Anvers moins 
de 10 ans après l’édition lyonnaise illustrée de 
gravures sur cuivre.



32

33. L’Histoire de la décadence de l’Empire grec et 
establissement de celuy des Turcs par Chalcondile ,... de la 
traduction de B. de Vigenère. – Paris : Chez la veuve Abel 
L’Angelier et la veuve M. Guillemot, 1632. – 3 parties en 1 
volume : frontispice, figures et planches gravés sur cuivre ; 
in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-FOL-20009

Ex-libris manuscrit du monastère de la Visitation Sainte-Marie 
de Moulins

En 1577, Blaise de Vigenère publie la traduction de l’Histoire 
du Grec Chalcondyle, au sujet de laquelle il ajoute des com-
mentaires, publiés après sa mort : cet ouvrage est alors complété 
également par un personnage assez mystérieux, Artus Thomas. 
La page de titre ou frontispice de cette édition postérieure à 
Vigenère illustre bien cette dimension encyclopédique.

Dans ses commentaires appelés « Illustrations », Vigenère  
reprend les rapports des 
diplomates vénitiens 

qui circulent sous la forme de manuscrits dans l’Europe de son 
temps : à l’aide de ces rapports, il décrit des réalités lointaines 
et peu connues : pour pouvoir décrire les différents aspects du 
monde ottoman, il propose une véritable visite virtuelle de la 
partie la plus reculée du palais du grand Turc (Topkapi), le 
Sérail. L’écurie donne l’occasion d’évoquer la cavalerie turque ; 
les bains du Sérail d’évoquer l’hygiène des Turcs, l’école des 
jeunes pages l’éducation et l’islam, et ainsi de suite. Vigenère 
propose même à son lecteur d’éprouver la solitude du prince 
qu’est le Grand Turc.

Secrets d’états



33

Au Moyen Âge comme à la Renaissance, dans des sociétés européennes complètement chrétiennes, 
les lettrés, qui sont souvent des clercs, étudient la Bible, essentiellement dans la traduction compo-
sée par saint Jérôme au début du Ve siècle, la Vulgate. A la Renaissance, se dessinent deux change-
ments majeurs : avec l’usage de l’imprimerie, le texte est plus largement diffusé, plus accessible. Par 
ailleurs, l’humanisme prône une attention nouvelle aux langues de la Bible, aux textes bibliques et 
à leur sens historique ; cela aboutit à plusieurs traductions nouvelles de la Bible.

L’hébreu acquiert un statut particulier à cette époque comme langue originale d’une grande partie 
de la Bible. On parle alors de « vérité hébraïque » hebraica veritas, ce qui recouvre deux choses 
différentes du point de vue qui est le nôtre : le développement de la connaissance de la Bible, de la 
langue et de ses riches significations, dans une perspective historique ; une fascination pour le sym-
bolisme et les interprétations qui s’ouvrent lorsqu’on étudie ce texte riche dans sa langue originale.

L'hébreu à la Renaissance

Les secrets de Dieu

Kabbale signifie tradition (enseignement transmis oralement) : la kabbale désigne un en-
semble de textes mystiques juifs écrits à partir de la fin de l’Antiquité. Le plus important est 
intitulé le Sefer ha-Zohar (Livre de la splendeur). 

La redécouverte de ces textes est une aubaine dans un christianisme qui cherche à se renouveler.

De plus, à la Renaissance, on croit chez les juifs comme chez les chrétiens que ces textes sont très 
anciens et on leur accorde donc beaucoup d’importance.

Les chrétiens voient souvent dans la kabbale la confirmation de leurs propres dogmes et 
tâchent de l’utiliser dans un but apologétique. 

La Kabbale

Kabbalistes chrétiens
Les kabbalistes chrétiens comme Reuchlin ou plus tard Vigenère reprennent les procédés de la kabbale 
pour interpréter très librement les textes : 

La Gématrie : comme chaque lettre a une valeur numérique, on peut faire la somme des valeurs de chaque lettre 
d’un mot et on rapproche les mots permettant d’obtenir la même somme ou bien on accorde une signification 
particulière à cette somme. Le nom de Dieu YHVH équivaut à 72, ce qui permet d’évoquer la symbolique de 72, 
mais aussi de lui attribuer différents noms El Haï (le vivant), El Shaddaï (le suffisant), Sabbaot (le victorieux), et 
ainsi de suite jusqu’à obtenir la valeur de 72.



34

Les secrets de Dieu : BiBle, héBreu, KaBBale

Le Notarique : on peut considérer tout mot comme un acronyme. Pour les kabbalistes chrétiens, IHSV (Jésus) 
donne ainsi In Hoc Signo Vinces (Par ce signe tu vaincras).

La Themoura : on peut intervertir les consonnes à l’intérieur d’un mot pour en obtenir un autre considéré 
comme équivalent. Ce procédé est lié à l’hébreu où on ne note pas en général les voyelles : GouRDe peut donner 
GRanDe, RiGiDe, DRoGue, etc.

De façon plus générale, il existe tout un courant de lettrés humanistes chrétiens qui cherchent à retrouver 
dans les sagesses anciennes des grecs païens et des juifs des éléments semblables au christianisme – on 
parle de prisca philosophia, philosophie ancestrale. Pour ces lettrés, la kabbale fascine car ils considèrent, 
comme les lettrés juifs de leur époque, que les textes de la kabbale sont issus de traditions orales remontant 
à Moïse (on sait aujourd’hui que ce n’est pas le cas). L’un des premiers humanistes à promouvoir la kabbale 
est Pic de la Mirandole, un philosophe italien qui cherche à réconcilier toutes les philosophies antiques et inspire 
Johannes Reuchlin.

Cependant, l’enthousiasme pour la kabbale ne gagne pas tout le monde et n’implique pas une bienveillance 
généralisée pour le judaïsme : Johannes Reuchlin, en Allemagne, refuse qu’on brûle des livres juifs et entre 
en conflit avec les Dominicains et l’Inquisition. Non sans humour, Reuchlin écrit contre ses détracteurs un 
pamphlet intitulé les Besicles… pour mieux voir !

Les Kabbalistes chrétiens en France
En France, l’hébraïsant adepte de la kabbale le plus connu est Guillaume Postel (1510-1581) : 
ce personnage à la fois très savant et déséquilibré (on dit alors « docte et fol ») suscite admiration 
et méfiance : il proclame avoir rencontré un Christ féminin dans la personne d’une humble 
religieuse vénitienne. Postel a eu de brillants disciples, comme les frères Guy et Nicolas de La 
Boderie.

Blaise de Vigenère a été influencé par les La Boderie et au moins indirectement par Postel, même 
s’il se montre beaucoup plus prudent que ce dernier. Cependant, il parsème ses œuvres de textes 
issus de la kabbale. Dans le Traicté des chiffres (1586), il évoque le secret en général, les techniques 
de chiffrement en usage dans la diplomatie, mais aussi les symboles secrets dans la kabbale. En 
1595, il publie un petit ouvrage, le Traité des oraisons, qui est une « anthologie du Zohar » 
(François Secret). Dans le Discours sur l’histoire du roi Charles VII, il use même du symbolisme 
des couleurs propre au Zohar (rouge et mélange de couleurs = rigueur, mal/blanc = bonté) pour 
promouvoir le nouveau roi Henri IV, qui a fait du blanc un signe de ralliement à sa cause. L’image 
de son écharpe, son panache et son cheval, blancs dans tous les cas, est encore vive aujourd’hui...



35

le

34. De schematibus et tropis sacrarum literarum liber 
/ Bedae presbyteri anglo Saxonis. (Livre des figures et 
tropes de l’écriture sainte de Bède, prêtre anglosaxon. 
- Bâle : Adam Petrus, 1527. - [20] f. ; in-8.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote 9050-3

Bède le Vénérable (ca. 672-735) est un moine anglais dont 
l’œuvre a été lue durant tout le Moyen Âge et continue à 
l’être à la Renaissance : dans ce classique de la pédagogie, 
Bède évoque le langage figuré de la Bible, et passe en revue 
ses différentes figures qu’il énumère : métaphore, anaphore, 
etc. Les exemples sont puisés dans la Bible, mais aussi dans 

la littérature grecque et latine. L’idée sous-jacente est qu’il y a une façon de parler distincte du langage 
ordinaire, éloignée du sens propre, et qu’il faut élucider. Cette édition de 1527 provient de Bâle, un centre 
important d’édition en Europe où la publication est relativement libre. Il porte en page de titre la marque 
de l’imprimeur Adam Petri : ce personnage important a diffusé l’œuvre de Luther. L’image évoque sans 
doute la force de la parole et surtout de la parole divine (dans le livre de Jérémie, Dieu dit : « Ma parole 
n’est-elle pas comme un feu, et comme un marteau qui fait éclater le roc ? »). C’est aussi une allusion au 
nom Petrus (pierre).



36

35. Kalendarium hebraicum, opera Sebastiani Munsteri ex 
Hebraeorum penetralibus jam recens in lucem aeditum, quod non 
tam hebraice studiosis quam historiographis et astronomiae peritis 
subservire poterit. (Calendrier hébreu, mis récemment en lumière 
par les soins de Sebastian Münster depuis les secrets hébreux et qui 
pourra servir non tant aux savants en hébreu qu’aux historiens et 
experts en astronomie.) - Bâle : chez J. Froben, 1527. – 200 p : fig., 
planches, marque typographique gravées sur bois ; in-4°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-8-28326

L’humaniste allemand Sebastian Münster est surtout connu comme 
l’auteur d’une vaste description du monde, la Cosmographie, et comme 
un partisan de la Réforme de Martin Luther. C’est aussi un hébraïsant 
qui a publié des instruments pour apprendre l’hébreu et l’araméen (on 

dit alors : chaldéen). Münster est moins intéressé que Johannes Reuchlin par la kabbale. Le livre présenté 
ici se situe entre son intérêt pour la cosmographie (parfois rapprochée des mathématiques à l’époque) et 
l’hébreu : il présente la manière dont les hébreux comptaient le temps, ce qui est un enjeu de taille pour 
la compréhension de la Bible.

36. Secunda emissio. Quincuplex Psalterium. Gallicum. Rhomanum. 
Hebraicum. Vetus. Conciliatum. Praeponuntur quae subter 
adijciuntur. Epistola. Epilogus disputationis Psal. XXX. Appendix 
in Psal. XXX. Prologi Hieronymi tres. Partitio Psalmorum triplex. 
Indices Psalmorum duo (Seconde émission. Psautier quintuple. 
Latin. Hébreu. Ancien. Rassemblé. Les éléments qui ont été ajoutés 
ont été placés en-dessous. Lettres. Fin de la dissertation autour de 
trente psaumes. Addition aux trente psaumes. Trois prologues de 
saint Jérôme. Répartition triple des psaumes. Table double des 
psaumes). – [Paris]: [Henri Estienne] 1513. – 294 f. ; in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-4-28110

Jacques Lefèvre d’Etaples, grande figure de l’humanisme français, 
contemporain d’Erasme, publie en 1509 une édition des psaumes en 
cinq traductions différentes : dans la première partie du livre, trois 
traductions différentes mais toutes attribuées à saint Jérôme, le traducteur 
de la Bible, réparties en trois colonnes ; dans la seconde partie du volume, une traduction ancienne 
anonyme (Vetus) et une dernière version élaborée par Lefèvre d’Etaples lui-même à partir des versions 
précédentes. Lefèvre d’Etaples réalise une œuvre de critique textuelle majeure, au sens humaniste. Cette 
seconde édition, en 1513, est amplement corrigée. Lefèvre n’est pas isolé : trois ans plus tard, en 1516, 
paraît une traduction décapante du Nouveau Testament due à son ami Erasme, intitulée non pas Novum 
testamentum mais Novum instrumentum.

Les secrets de Dieu : BiBle, héBreu, KaBBale



37

37. Le Psaultier de David torné en prose mesurée, ou vers libres, par 
Blaise de Vigenere... – A Paris : chez Abel L’Angelier, 1588. - [68]-
308-[43] f. : planches gravées sur cuivre ; in-8°.

Médiathèque Samuel Paty, fonds bourbonnais, cote R-BP-2200

En 1588, alors que les guerres de religion font rage, Vigenère publie une 
traduction des psaumes qu’il dédie au roi Henri III. Après le succès des 
traductions de psaumes chez les protestants, il propose une traduction 
pour les catholiques. Comme on considère alors que de nombreux 
psaumes ont été composés par le roi David, représenté sur la page de 
titre, Vigenère insiste sur le parallèle entre ce roi et Henri III : une 
image reprend même la devise du roi et fait de lui une figure christique, 
un martyr destiné à subir la guerre fratricide qui éclate entre ses sujets 
(la troisième couronne est d’épines). Les psaumes rythment la journée 
de prière du fidèle et sont un abrégé du monde pour Vigenère : on le 
voit par les superbes gravures qui illustrent le calendrier au début de ce 
psautier.

38. Johannis Reuchlin Phorcensis de arte cabalistica libri tres, jam 
denuo accurate revisi Reuchlin. (Trois livres de l’art kabbalistique 
de Johannes Reuchlin, révisés avec soin.) - Haguenau : apud 
Johann Setzer, 1530. - [4]-XC f. : fig. gr. sur bois au titre ; in-folio.

Médiathèque Samuel Paty, fonds ancien, cote R-4-28349

Après avoir publié un premier traité de kabbale le De Verbo mirifico/
Du verbe merveilleux (1494) et un manuel, les Rudiments de l’hébreu 
(1509), Reuchlin publie en 1517 le De Arte kabbalistica. Il met en scène 
le dialogue entre un philosophe pythagoricien, un juif appelé Simon et 
un musulman nommé Marranus. Tous au final se présentent comme 
convaincus par le sage Simon qui se révèle au fond chrétien. On voit 
que Reuchlin cherche à la fois les éléments valables pour lui (prisca 
philosophia) dans la kabbale et dans la philosophie pythagoricienne 
tout en conservant sa perspective chrétienne. La page de titre arbore 
les armes de Reuchlin, sans doute un autel où brûlent des braises et dégageant de la fumée : en allemand, 
Räuchlein signifie petite fumée ; Reuchlin adopte souvent le surnom humaniste de Capnion qui signifie 
la même chose en grec.

le



38

Et après

secrets de la renaissance  
après la renaissance

Secrets d’art et de pouvoir
On ne s’étonnera pas qu’un roman comme le Da Vinci Code (2003) de l’Américain Dan Brown ait ainsi 
remporté un succès phénoménal (plus de quatre-vingt millions d’exemplaires vendus dans le monde). 
La couverture du roman joue sur le caractère mystérieux du sourire de la Joconde.

Ce premier volet d’une longue saga débute par une enquête sur la mort d’un conservateur au Louvre, 
Jacques Saunière, qui s’avère être le membre d’une société secrète (Prieuré de Sion) assassiné par une 
autre société secrète (Opus Dei) : après avoir déchiffré la dernière phrase de son grand-père Saunière, la 
petite-fille cryptologue mène l’enquête et découvre le combat sans merci que livrent ces deux sociétés 
secrètes au sujet d’une information cachée cruciale : le Christ a eu un enfant ! Les héros traquent dans 
plusieurs lieux et œuvres d’art l’expression cachée de ce secret. Les secrets de la Renaissance se trouvent 
adaptés à l’époque des fake news et du complotisme ; mais c’est surtout une occasion pour Dan Brown 
d’explorer avec virtuosité le pouvoir symbolique caché des images et leurs secrets de fabrication : il est 
juste que le nombre d’or serve à établir les proportions ou que l’on se serve de proportions géométriques 
précises en peinture…

Dans une toute autre veine, ce sont aussi les secrets de l’artiste que cherche à dévoiler Mathias Enard 
dans Parle-leur de batailles, de rois et d’éléphants – mais cette fois-ci, il s’agit plutôt du journal intime, 
poétique même, de Michel-Ange qui se rend sur l’invitation du sultan à Constantinople en 1506 
(l’invitation est historique, le voyage non).

Alchimie
D’autres secrets continuent de faire recette : l’alchimie, qui n’est pas limitée à la Renaissance, a d’autant 
plus de succès que son symbolisme a été fondu dès le XVIIIe et surtout au XIXe siècle avec un ensemble de 
symboles et de discours qu’on désigne sous le terme un peu général d’« ésotérisme ». Un auteur comme 
Gérard de Nerval est friand de ce qu’il compulse à partir du Dictionnaire mytho-hermétique (1758) de 
Dom Pernety : on en retrouve la trace dans un poème comme « El Desdichado » : « Je suis le ténébreux, 
le veuf, l’inconsolé… ».

On trouve des allusions au tarot, mais aussi un symbolisme alchimique des couleurs. Plus tard, Guillaume 
Apollinaire aussi se plaît à faire allusion dans Alcools à des textes d’alchimie antique attribués à « Hermes 
Trismégiste ».

La romancière belge Marguerite Yourcenar choisit également une expression alchimique pour 
intituler L’Œuvre au noir (1968), un roman dont elle situe l’intrigue dans les Pays-Bas du XVIe siècle 



39

où l’intolérance et la répression font rage : le héros, Zénon Ligre, clerc, savant humaniste, médecin, 
alchimiste, erre de ville en ville. Il représente une forme de sagesse et d’ouverture d’esprit, discrète et 
secrète, dans un monde cruel qui finit par le percer à jour et le faire mourir. L’ « œuvre au noir » en 
alchimie désigne l’étape de dissolution d’une substance, ce qui peut laisser supposer le destin du héros.

Il n’est pas surprenant qu’en 1988, l’écrivain brésilien à succès, Paolo Coelho, ait commencé sa carrière 
avec l’Alchimiste : dans ce roman, il raconte le voyage du jeune berger Santiago, mû par un rêve lui 
indiquant l’existence d’un trésor caché sous les pyramides d’Egypte. L’alchimie devient l’une des facettes 
d’un symbolisme qui sert à décrire un voyage initiatique, une quête spirituelle.

Kabbale
La kabbale a aussi inspiré la littérature, de façon peut-être moins importante que l’alchimie. Sans doute 
ce discours paraît-il moins évident à reprendre hors de la culture savante et mystique qui l’a fait naître. 
On retrouve pourtant la trace de certaines idées générales de la kabbale au cinéma : dans Matrix, l’idée du 
monde mathématique est explicitement mentionnée comme issue de la kabbale.

Dans Le Kabbaliste de Prague (2010), Marek Halter met en scène un thème talmudique repris dans la 
kabbale et la tradition populaire juive : le Golem. Le rabbin MaHaRal, le plus grand kabbaliste de tous 
les temps, façonne cet être de boue à la force illimitée qui doit apporter la sécurité à son peuple... Ce livre 
conjugue histoire, érudition sur les thèmes kabbalistiques et imagination.

Le linguiste et romancier Umberto Eco, auteur du Roman de la rose, a étudié les thèmes de la kabbale ; il en 
reprend dans le Pendule de Foucault (1988) : ce roman se présente comme un thriller dans le domaine de 
la science et de l’érudition. Le héros, Casaubon, parisien du XXe siècle, étudiant en thèse sur les Templiers, 
féru d’ésotérisme, se fait enfermer de nuit au Musée des arts et métiers : c’est le point de départ d’un long 
discours de ce narrateur qui conçoit avec deux autres personnages un plan pour dominer le monde.

Eco joue des différentes traditions ésotériques, comme Dan Brown dans le Da Vinci Code, mais de façon 
plus précise, complexe et vertigineuse – et sans y croire ou y faire croire. Le roman fait régulièrement 
référence au kabbaliste juif du XIIe siècle Abraham Aboulafia - dont Vigenère reproduit la table des 
permutations de lettres dans le Traicté des chiffres…



Conception : Agence C-toucom
Impression : Alpha numeriq' 

09/2023

Médiathèque Samuel Paty

Place Maréchal de Lattre de Tassigny
03000 Moulins

04 43 51 00 00 
mediatheques.agglo-moulins.fr

©
 G

a
ll

ic
a,

 i
ll

u
st

ra
ti

o
n

 t
ir

ée
 d

u
 T

ra
it

é 
d

e 
la

 c
ab

a
le

 d
e 

Je
an

 Th
en

au
d


