
C
inq cents ans après la naissance de l’humaniste 
Blaise de Vigenère, né à Saint-Pourçain en 1523, 
la Médiathèque Samuel Paty de Moulins commu-

nauté propose de découvrir cet écrivain et son époque, placés 
sous le signe du secret. 

Après une vie riche d’action au service des grands comme 
agent secret, Vigenère est devenu un écrivain prolifique : ses 
ouvrages qui traitent d’histoire, de symboles, d’alchimie et 
de kabbale, montrent le goût que cette époque entretient 
pour le secret. 

A la Renaissance comme aujourd’hui, on aime les nouvelles 
confidentielles, on peut être curieux de ce qui est lointain 
ou peu connu. Mais l’art et la science sont aussi conçus 
comme un jeu sérieux : on aime l’idée que ce qui est beau 
ou vrai ne peut pas être dit de façon évidente. Les œuvres 
d’art contiennent d’ailleurs volontiers des allusions érudites 
ou utilisent des notions géométriques ou mathématiques. 
Parfois, le secret dans ces œuvres n’a rien de confidentiel et 
n’indique rien d’autre que l’envie de préserver une part de 
mystère. Parfois, c’est un monde d’initiés qui s’ouvre dans les 
textes. Cette exposition vous propose un parcours à travers 
les secrets des collections patrimoniales de la Médiathèque 
Samuel Paty. 

COMMISSAIRE 

SCIENTIFIQUE : 

Paul-Victor DESARBRES
Docteur en littérature française, agrégé 
de lettres classiques, spécialiste de Blaise 
de Vigenère, il est maître de conférences à 
l’Université Paris-Sorbonne ; ses travaux 
de recherche portent sur la littérature du 
XVIe siècle, sur les rapports entre littérature 
et symboles politiques ou kabbalistiques et 
sur la traduction à la Renaissance.

E X P O S I T I O N   —   du 16 septembre 2023 au 7 janvier 2024du 16 septembre 2023 au 7 janvier 2024

©
 G

a
ll

ic
a,

 i
ll

u
st

ra
ti

o
n

 t
ir

ée
 d

u
 T

ra
it

é 
d

e 
la

 c
ab

a
le

 d
e 

Je
an

 Th
en

au
d



Blaise de Vigenère, né en 1523 à Saint-Pourçain-sur-Sioule, 
est un écrivain et traducteur représentatif de l’époque de la 
Renaissance qui a assisté, à sa place modeste de secrétaire, 

à la vie politique de la monarchie.  

Les Vigenère, notables de Saint-Pourçain-sur-Sioule, ont pour 
beaucoup travaillé à la fois dans les administrations bourbonnaise 
et royale, comme officiers de justice et de finances. À la naissance 
de Vigenère, Saint-Pourçain relevait du duché d’Auvergne qui 
dépendait alors du roi de France et non de l’État Bourbonnais. 
À la fin de sa carrière surtout, Blaise de Vigenère mentionne cette 
appartenance sur la page de titre de ses livres « Blaise de Vigenère 
Bourbonnais », ce qui n’est pas rare à l’époque.

Très tôt, Vigenère a travaillé dans l’administration royale 
comme secrétaire de grands personnages – c’est-à-dire comme 
un homme de confiance chargé d’écrire, de transporter ou de 
dire les messages, de mener des missions délicates, d’acheter 
des œuvres d’art, et même parfois d’espionner. On trouve trace 
de cela dans ses œuvres, où il rapporte discrètement quelques 
anecdotes significatives. Sous François Ier, il entre au service de 
Gilbert Bayard, financier auvergnat devenu un rouage essentiel 
du gouvernement royal et brutalement disgracié. 

Puis il est envoyé aux côtés de l’ambassadeur du roi auprès de 
l’empereur Charles-Quint. Il espionne la guerre que se mènent 
Charles-Quint et les princes allemands (les princes de la Ligue de 
Smalkalde) au profit du roi de France et évoque très précisément 
la bataille d’Ingolstadt dans son œuvre.

Il entre au service du duc de Nevers François de Clèves, 
et probablement aussi d’autres personnages (les cardinaux 
de Tournon et de Lorraine). Sans doute grâce au cardinal de 
Tournon, il voyage à Rome où il rencontre Michel-Ange et un 
milieu artistique brillant qui laisse une trace durable : il s’occupe 
des commandes artistiques de l’aristocratie.

un Homme à SecretSBlaise de Vigenère

Vue dessinée de Saint-Pourçain tirée du, « Registre d'armes » ou armorial d'Auvergne, dédié  
par le hérault Guillaume REVEL au roi Charles VII, Bibliothèque nationale de France. Cliché Gallica 

Page de titre du Psautier de David, 1588. Médiathèque Samuel Paty

1515 

François Ier  
roi de France

1520 

Charles Quint 
élu empereur

1522

Naissance  
de Joachim  
Du Bellay

1524 

Naissance  
de Pierre  
de Ronsard

1547-1551 

Pietà aux  
quatre figures  
de Michel Ange

1551-1552 

Deuxième session 
du concile de Trente

1547 

Henri II  
roi de France

1559 

Mort de Henri II ; 
François II  
roi de France

1562 

Début  
des guerres  
de religion

1572 

Massacres  
de la Saint- 
Barthélémy

1573 

Henri de Valois  
élu roi  
de Pologne

1574 

Henri de Valois  
succède à son frère  
et devient Henri III ;  
durant son voyage  
de retour, il séjourne  
à Venise et à Mantoue

1589 

Henri III assassiné ;  
son cousin lui  
succède sous le nom 
d’Henri IV

1594 

Henri IV sacré  
à Chartres (Reims est 
aux mains des Ligueurs 
catholiques)

1598 

L’édit de Nantes  
met fin aux guerres 
de religion

1523 

Naissance  
à Saint-Pourçain-sur-
Sioule

1547 

Au service  
du duc de Nevers  
François de Clèves

1549-51 

Voyage à Rome ;  
rencontre avec 
Michel-Ange

1566-69 

Second séjour  
à Rome

1570 

Retour à Paris,  
début d'une carrière 
d’écrivain ; entrée  
au service de Louis  
de Gonzague,  
duc de Nevers

1588 

Paris barricadé chasse 
Henri III jugé trop favorable 
aux protestants ; Vigenère 
reste d’abord à Paris, dans sa 
maison près de l’abbaye sainte-
Geneviève (Paris 5e)

1591 

Vigenère réfugié avec sa 
famille à Nevers donne 
des leçons au fils du 
duc

1594 

Vigenère prend 
explicitement parti 
pour le nouveau roi 
Henri IV

1596 

Mort à Paris

Portrait de François Ier  
par Jean Clouet en 1515

Charles Quint à la bataille  
de Mühlberg, par Titien,  
1548, musée du Prado

Giovanni Capassini,  
portrait du cardinal  

de Tournon 

Un jeune secrétaire



Alors qu’éclatent les guerres de religion, plusieurs camps se constituent : les partisans de la Réforme, dits « huguenots », qui 
ont rompu avec le catholicisme d’une part, et d’autre part les partisans de la tradition catholique ; ces derniers se partagent 
entre tenants de l’intransigeance et les tenants du compromis. Le conflit devient aussi politique que religieux : des partisans de 
la royauté qui défendent surtout l’unité du royaume (catholiques et protestants) s’opposent à des mécontents qui défendent 
un idéal supérieur ou une autre conception politique (protestants, mais aussi parfois catholiques). 

Vigenère prend le parti du catholicisme et de la monarchie, d’abord comme homme d’action, puis comme homme de lettres.

Au début des guerres de religion, Vigenère participe à la reprise en main de la ville de Troyes, lorsqu’elle manque de basculer dans 
la Réforme. En 1566, il est envoyé à Rome comme secrétaire pour assister l’ambassadeur du roi de France auprès du pape.

À cette époque, Sigismond II, roi de Pologne et grand-duc de 
Lituanie, n’avait pas de descendant à faire élire pour lui succéder, 
comme c’est la coutume. Or la reine Catherine de Médicis 
rêve de donner un royaume à son troisième fils, Alexandre ou 
Henri, futur Henri III : elle confie dès 1567 à Vigenère la tâche 
de sonder l’ambassadeur de Pologne à Rome. En 1572, à la 
mort de Sigismond II, Vigenère est très précisément informé 
des négociations qui aboutissent à l’élection de Henri. Grâce 
à ses contacts, il récolte des informations sur la Pologne dont il 
tire une Description de la Pologne et il adapte une chronique 
médiévale polonaise, Les Chroniques et Annales.

Vigenère offre ces deux volumes au jeune roi élu en août 1573, 
le jour même où il reçoit les ambassadeurs venus de Pologne saluer 
leur nouveau maître. Sur le livre, on voit les armes du nouveau 
roi : fleurs de lys (il est duc d’Anjou) et l’aigle à deux têtes ainsi 
que le cavalier brandissant son épée (armes de Pologne), le tout 
entouré du collier de l’ordre de saint-Michel (distinction des rois 
de France).

Lorsqu’il revient d’Italie en 
1569, Vigenère est nanti d’un 
patrimoine assez confortable : 
on sait qu’il est le dernier héritier 
masculin de sa famille. Il se retire 
de sa carrière active de secrétaire, 
et entame alors une seconde 
carrière d’écrivain. Il le souligne 
par la devise qu’il montre dans 
ses livres.

Car Vigenère est aussi un savant humaniste qui maîtrisait 
plusieurs langues (en les ayant apprises sans doute par lui-même) 
et s’intéressait à des domaines très variés du savoir à une époque 
où on ne séparait pas science et littérature : histoire, poésie, arts, 
techniques, sciences naturelles, alchimie, astronomie, théologie, 
kabbale. Cette œuvre est extrêmement importante et le rythme 
de publication effréné de Vigenère ne ralentit (provisoirement) 
qu’en 1579-1582, lorsque Vigenère tombe malade (de surmenage, 
burn-out ?). Par ses œuvres, Vigenère garde un rôle politique, 
quoique bien moindre. Il se montre alors comme une sorte 
d’« éminence grise » du duc de Nevers, Louis de Gonzague, 
prince d’origine italienne, savant, catholique sans concession, 
mais aussi grand mécène des lettres, des arts et des techniques.

Vigenère est un savant reconnu à la cour de Henri III qui règne 
de 1574 à 1589. Il est à la fois discret et attentif à l’actualité. 
Dans les Décades de Tite-Live, ouvrage d’humaniste érudit qui 
cherche à comprendre le passé, il ne perd pas de vue l’utilité de 
son travail pour ses contemporains. 

Ainsi, le livre commence par une citation qui fait allusion aux 
conspirateurs qui rêvent d’être rois, à une époque où Henri III 
n’a pas d’héritier et où son cousin, le duc de Guise, ne cache pas 
ses ambitions.

Lorsque Henri III est assassiné, l’héritier du trône est son cousin 
Henri de Navarre, huguenot, ce qui est impensable pour une 
grande partie du royaume, d’autant que ce dernier a déjà abjuré 
le catholicisme plusieurs fois (on dit alors : « hérétique et relaps »). 
Même lorsque Henri de Navarre se convertit, les méfiants 
ne désarment pas. Vigenère, sans doute par réalisme et par 
modération, défend la cause du nouveau roi. Il a probablement 
contribué à modérer le duc de Nevers durant ces années.

Il meurt en 1596 à Paris et est enterré dans l’église Saint-Étienne 
du Mont à Paris (5e). Il laisse une fille. Plusieurs de ses œuvres 
sont éditées ou rééditées à titre posthume.

De l’action à la plume

Détail de Hermann Van Der MAST, Messe solennelle célébrée à Saint-Marc  
de Venise à l’occasion de l’entrée de Henri III, Musée des Beaux-Arts de Rouen, inv. 
SR 89 (©Musées de la Ville de Rouen / C. Lancien, C. Loisel)

Devise de Vigenère tirée du « Traicté 
des chiffres ». Cliché Gallica.
« Le loisir sans les lettres est la mort  
et le tombeau de l’homme vivant. »

Portrait de Louis de Gonzague recevant le livre de Christofle de Savigny, extrait de 
« Tableaux accomplis de tous les arts liberaux, contenans brievement et clerement 
par singuliere methode de doctrine, une generale et sommaire partition des dicts 
arts, amassez et reduicts en ordre pour le soulagement et profit de la jeunesse »,  
par monsieur Christofle de Savigny, 1619. Cliché Gallica.

« Les Décades » de Tite-Live, 1606. Médiathèque Samuel Paty
La phrase en latin est tirée de la Vie de Domitien de l’historien latin Suétone : 
« Mecius Pomponianus, parce qu’on racontait dans le peuple qu’il avait une 
ascendance impériale, et apparemment parce qu’il faisait circuler une carte du 
monde dessinée sur parchemin et des harangues de rois et de chefs militaires tirées  
de Tite-Live et avait donné à des serviteurs les noms de Magon et Hannibal,  
et ainsi de suite1. »

1Suétone en Domitian,/ tiltre X./ Metium pomposianum,/ quod habere imperatoriam/genesim vulgo fereba- :T 
ur/ Et Quod Depictum Or-/Bem In Membranas ;/ Concionesque Regum/ Ac Ducum Ex Tito/ Livio Circunferret ; 
/ Quodque Servis Nomina,/ Magonis Et Hannibalis/ Indidisset, Etc

Plaque commémorative  
de l’église St Etienne du Mont. 
Photo Paul-Victor Desarbres.

Les chroniques 
et annales de Poloigne, 
par Blaise de Vigenère... 
1573. Cliché Gallica.

un Homme à SecretSBlaise de Vigenère



Le Traicté des chiffres de Blaise de Vigenère est sans doute un ouvrage représentatif 
de la conception du secret que l’on a chez certains lettrés et dans les cercles de pouvoir 
à la Renaissance. Le secret rejoint des préoccupations très précises de protection 
de la confidentialité des données, des curiosités ou connaissances rares considérées 
assez approximativement comme «  secrètes  ». Le secret correspond aussi à une 
véritable philosophie de la connaissance et du monde présenté comme un secret 
à découvrir. Il est d’autant plus intéressant qu’on le voit presque partout et qu’il 
n’est jamais total.

C’est quand il est retiré de la vie active, en 1586, que Vigenère publie le Traicté des chiffres. 
Peut-être est-ce son ouvrage le plus abouti, si l’on excepte les traductions commentées. 
Il conjugue étroitement deux aspects qu’on pourrait résumer ainsi : la description 
concrète des techniques de chiffrement, des langues et de leurs alphabets d’une part et 
d’autre part la projection symbolique, inspirée par la vision chrétienne, kabbalistique, 
ou encore alchimique. Le secret prend une dimension à la fois très concrète et pratique 
et une autre relevant de sa philosophie en partie « mystique » (au sens de « secret » ou 
« initiatique » qu’a alors le mot), voire magique. Cette double dimension se retrouve en 
partie chez le magistrat moulinois Claude Duret, dont le Thrésor des Langues reprend 
plusieurs parties du Traicté des chiffres.

Le livre de Vigenère imprimé en noir et rouge (une rareté souvent réservée aux livres 
liturgiques : cela supposait deux impressions successives) est pourvu de nombreuses 
planches. Les deux couleurs permettent de distinguer le message à chiffrer du code, ou 
les différents codes entre eux.

Vigenère explique dans une digression autobiographique au milieu de 
l’ouvrage que le début du traité constituait une partie d’un plus vaste 
projet portant sur les secrétaires. Mais en 1569, le « secrétaire pour le roi » 
à Rome, de retour en France, s’était fait voler tous ses papiers lors d’une 
étape à Turin… Vigenère a dû écrire son traité à partir de ce qui lui restait 
et l’ensemble a pris une toute autre tournure. Le traité sur une profession 
liée au secret, mais aussi à d’autres compétences (capacité à rédiger des 
lettres), devient alors un traité sur le secret d’un point de vue professionnel 
et plus généralement philosophique.

Du secrétaire aux secrets

Page de titre du Traicté des chiffres, 1586. Cliché Gallica.

Portrait de Blaise de Vigenère Bourbonnois en 
l'age de LXXIII ans, 1595 par Thomas de Leu. 
Cliché Gallica.

et lettreS rareSCodes secrets



Après avoir évoqué des solutions très concrètes comme l’encre invisible ou l’usage de 
l’aimant pour communiquer d’une pièce à l’autre, Vigenère en vient à des chiffres 
correspondant plus directement aux besoins de la guerre, de la diplomatie et de 
l’espionnage. Il évoque des méthodes anciennes, comme le bâton de Plutarque, une 
méthode consistant à écrire un message sur un ruban entourant un bâton : pour pouvoir 
lire le message, le destinataire doit avoir un bâton des mêmes dimensions auquel 
enrouler le ruban qui forme ainsi un message lisible. Enfin, il en vient aux techniques 
de chiffrement en usage durant sa carrière. La plus commune est ce qu’on nomme le 
code « César » : une lettre équivaut à un nombre donné (et les lettres suivantes aux 
nombres correspondants) ou à une autre lettre de l’alphabet qui se trouve ainsi décalé. 
Par exemple, K=7, donc L=8, donc M=9, etc. Ou encore A=G, B=H, C=I, etc. 

Mais les messages écrits avec ces 
chiffres, comme le remarque Vigenère, 
ne sont pas difficiles à déchiffrer pour 
les professionnels. Or c’est un enjeu 
considérable : le 8 février 1587, la reine 
Marie Stuart, reine d’Écosse et veuve du 
roi de France François II, est exécutée par 
sa cousine Elisabeth d’Angleterre : Marie 
Stuart est condamnée pour avoir voulu 
assassiner Elisabeth. Dans son procès, 
les lettres codées et déchiffrées par les 
services de la reine d’Angleterre sont un 
élément central. Vigenère ne cite pas cet 
exemple postérieur, mais il vient à l’esprit 
de nombre de ses lecteurs au moment de 
la parution.

Il est facile dans un code « César » de deviner la correspondance à partir de la fréquence 
des lettres. Il faut donc imaginer une série de techniques de chiffrement qui rende plus 
difficile le déchiffrement. Plusieurs solutions sont envisagées par Vigenère, y compris 
la suppression de certaines lettres. Mais il y a mieux.

On trouve en effet exposé le célèbre « carré de Vigenère », une technique de chiffrement 
complexe probablement inventée avant Vigenère, qui ne la revendique d’ailleurs pas, 
puisqu’on en trouve la trace dès 1553 dans le traité italien de Giovan Battista Bellaso. 
Le principe repose sur l’idée de clé. On code le message suivant le principe du code 
César (K=6, L=7, M=8), mais en changeant de code d’une lettre du message à l’autre. 
Pour savoir comment on change, on utilise une clé : cela permet de changer d’alphabet 
à chaque lettre de la clé. Par exemple, pour coder « NOUS N’AVONS PLUS DE 
MUNITIONS », on utilise une clé comme « CLE ». La première lettre, N, sera codée 
selon un alphabet commençant par C au lieu de A, donc N sera codé P. La seconde 
lettre, O, sera codée selon un alphabet commençant par L, donc O sera codé Z. La 
troisième lettre, U, sera codée selon un alphabet commençant par E, donc U sera codé 
Y. Comme la clé ne comporte que trois lettres, on reprend la clé « CLE » et la quatrième 
lettre est codée selon un alphabet commençant par C, donc S sera codée U. Le résultat 
final est « PZYU Y’EXZRU APWD HG XYPTXKZRU »

Pour que les choses soient plus commodes, Vigenère imagine un tableau : pour les 
lettres du message à coder en clair, on se réfère aux lettres de la ligne située en haut du 
tableau et on croise cette lettre avec la lettre de la clé située dans la colonne de gauche 
de manière à trouver la lettre chiffrée à l’intersection des deux lettres précédentes.

Les techniques secrètes de communication sont aussi exposées d’un point de 
vue gratuit, pour l’amour de l’art : la position des points dans une grille qui 
n’est pas visible permet d’attribuer une valeur à chaque étoile dans un ciel étoilé, 
ou à chaque fruit sur un arbre.

Ailleurs, Vigenère recense des alphabets secrets inventés à partir d’étoiles ou 
encore de demi-disques et de points : le message qu’il chiffre à titre d’exemple 
relève cependant de la philosophie plus que de la diplomatie « Peu sont encore 
connus les secrets de nature ».

C’est que le livre évoque les langages secrets en général. Vigenère ne peut s’abstenir 
de faire un lien entre ces techniques et celles qu’utilisent les kabbalistes juifs et 
chrétiens dans leur lecture de la Bible, par exemple le procédé de gématrie donnant 
une équivalence numérique à chaque mot en fonction de la valeur numérique des 
lettres qui le composent.

La signification symbolique des lettres ou des chiffres compte tout autant dans 
le Traicté des chiffres que les techniques concrètes de chiffrement.

Techniques de chiffrement et « carré de Vigenère »

Pour l’amour du codage

Le chiffre de César fonctionne par 
décalage des lettres de l'alphabet. Par 
exemple dans l'image ci-dessus, il y a 
une distance de 3 caractères, donc B 
devient E dans le texte codé. Source 
Wikipédia

Gauche : Traicté des chiffres, 1586, ol. 273r. Cliché Gallica.
Droite : Traicté des chiffres, 1586, fol. 133r. Cliché Gallica.

François II, roi de France, et sa femme, 
Marie Stuart, reine de France et 
d’Écosse. Enluminure tirée du Livre 
d'heures de Catherine de Medicis, BnF, 
NAL 83, folio 154 v. Source Wikipédia

et lettreS rareSCodes secrets

LETTRE EN CLAIR

A B C D E F G H I J K L M N O P Q R S T U V W X Y Z

LETTRE 
DE LA CLÉ LETTRES CHIFFRÉES (au croisement de la colonne Lettre en clair et de la ligne Lettre de la clé)

A A B C D E F G H I J K L M N O P Q R S T U V W X Y Z

B B C D E F G H I J K L M N O P Q R S T U V W X Y Z A

C C D E F G H I J K L M N O P Q R S T U V W X Y Z A B

D D E F G H I J K L M N O P Q R S T U V W X Y Z A B C

E E F G H I J K L M N O P Q R S T U V W X Y Z A B C D

F F G H I J K L M N O P Q R S T U V W X Y Z A B C D E

G G H I J K L M N O P Q R S T U V W X Y Z A B C D E F

H H I J K L M N O P Q R S T U V W X Y Z A B C D E F G

I I J K L M N O P Q R S T U V W X Y Z A B C D E F G H

J J K L M N O P Q R S T U V W X Y Z A B C D E F G H I

K K L M N O P Q R S T U V W X Y Z A B C D E F G H I J

L L M N O P Q R S T U V W X Y Z A B C D E F G H I J K

M M N O P Q R S T U V W X Y Z A B C D E F G H I J K L

N N O P Q R S T U V W X Y Z A B C D E F G H I J K L M

O O P Q R S T U V W X Y Z A B C D E F G H I J K L M N

P P Q R S T U V W X Y Z A B C D E F G H I J K L M N O

Q Q R S T U V W X Y Z A B C D E F G H I J K L M N O P

R R S T U V W X Y Z A B C D E F G H I J K L M N O P Q

S S T U V W X Y Z A B C D E F G H I J K L M N O P Q R

T T U V W X Y Z A B C D E F G H I J K L M N O P Q R S

U U V W X Y Z A B C D E F G H I J K L M N O P Q R S T

V V W X Y Z A B C D E F G H I J K L M N O P Q R S T U

W W X Y Z A B C D E F G H I J K L M N O P Q R S T U V

X X Y Z A B C D E F G H I J K L M N O P Q R S T U V W

Y Y Z A B C D E F G H I J K L M N O P Q R S T U V W X

Z Z A B C D E F G H I J K L M N O P Q R S T U V W X Y

Table de Vigenère modernisée



Le Traicté des chiffres est aussi un ouvrage de philosophie – au 
sens large que ce mot a alors, de réflexion sur la science et de 
conception du monde. Vigenère y évoque le secret en général : 
alchimie, kabbale. Dès le début, il expose sa philosophie, inspirée 
notamment de l’Heptaple de Pic de la Mirandole. 

L’univers se compose de trois mondes, le monde intelligible 
(Dieu, les anges, les idées), le monde céleste (les cieux au-dessus 
de la lune), le monde élémentaire (le monde matériel), auxquels 
s’ajoute l’homme, monde en réduction qui a des liens avec les 
trois précédents.

Surtout, il y a pour chaque monde une science connue (« aperte »), 
et une science secrète (ou cachée) : pour le monde intelligible, 
la théologie et la kabbale (la connaissance secrète du divin), 
pour le monde céleste, l’astrologie et la magie (l’art de capter les 
influences des astres), pour le monde élémentaire, la physiologie 
(la physique traditionnelle, celle d’Aristote) et l’alchimie. On 
retrouve donc mélangées dans ce traité des conceptions qui 
relèvent à la fois de la métaphysique et de la science de l’époque, 
sur la symbolique du chiffre quatre, dit « quaternaire ».

Le « quaternaire » concerne la science de la nature (les quatre 
éléments) et des conceptions religieuses probablement héritées 
du savant mystique « docte et fol » Guillaume Postel. 

Dans la même perspective de symbolique des nombres, Vigenère 
évoque le sept ou « septénaire » (jours de la semaine, planètes, 
anges).

Ailleurs, Vigenère détaille la conception kabbalistique des dix 
sefirots qui sont dix émanations divines, c’est-à-dire des noms 
et des modes de présence de Dieu.

La fin du Traicté des chiffres est une présentation de différents 
alphabets rares qui n’a plus strictement d’utilité possible pour la 
cryptographie : ces alphabets, parfois légendaires ou magiques, 
sont l’occasion de digresser sur les civilisations concernées. Les 
alphabets hébreu et samaritain donnent l’occasion de traiter 
des types d’exécution capitale en Israël, l’alphabet étrusque 
de l’histoire romaine, l’alphabet arménien de citer les voyages 
de Marco Polo…

Vigenère évoque aussi les écritures japonaise et chinoise : il se 
fonde sur les lettres des jésuites partis au Japon à la fin du XVIe 
siècle et décrit, se fondant sur le japonais, deux écritures dont 
l’une est hiéroglyphique, réservée à des contextes plus officiels 
et l’autre plus commune. Fidèle à sa mentalité comparatiste, 
il rapproche la philosophie du néant propre au bouddhisme, 
certains passages du livre de Job, la notion d’Ein Sof chez les 
kabbalistes…

À la fin du traité, quelques pages de supplément présentes dans 
certains exemplaires du Traicté des chiffres seulement comprennent 
une reproduction de cette écriture : plusieurs signes représentant 
différentes syllabes en japonais. On y trouve notamment le nom 
de Charles de Vendôme, grand prieur de France, fils naturel de 
Charles IX.

Vigenère tenait à ce traité : comme l’a découvert l’historien Jean-
François Maillard, il avait soigneusement annoté un exemplaire 
en vue d’une nouvelle édition.

Ce volume qui se trouve maintenant à la Bibliothèque nationale 
de France à Paris témoigne du soin que Vigenère apportait à ses 
publications.

Philosophie de Vigenère
Les alphabets

La Chine  
et le Japon

Tableau des trois mondes, 
etc. dans le « Traicté des 
chiffres », 1586, fol. 30v. 

Cliché Gallica.

Traicté des chiffres, 
1586, fol. 101v. 
Cliché Gallica. 

Traicté des chiffres, 
1586, fol. 87. 

Cliché Gallica. 

Traicté des chiffres, 1586, 
fol. 331r. Cliché Gallica. 

Traicté des chiffres, 1586, 
fol. 50r. Cliché Gallica. 

Alphabets rares dans le « Traicté des chiffres », 
1586, fol. 339v-340r. Cliché Gallica.

et lettreS rareSCodes secrets



La restauration des lettres antiques à la Renaissance s’accompagne d’une 
imitation accrue de l’image antique et surtout d’une théorisation, d’une vision 
plus intellectualisée de l’image, amorcée par l’invention de la perspective au 
XIVe siècle. 

L’intérêt pour les images est aussi lié à la vogue des arts de mémoire dans 
l’Antiquité et au Moyen Âge : on utilise comme technique de mémorisation des 
images artificielles et frappantes. Ainsi, certaines images très composites peuvent 
synthétiser plusieurs aspects d’un évangile.

A la Renaissance, l’engouement pour les arts de mémoires s’accompagne de la 
constitution d’un répertoire d’images symboliques, où les images sont supposées 
révéler une part de l’essence des choses. On passe de la conception d’une 
image comme « livre des simples » à une conception beaucoup plus complexe : 
l’image peut être une représentation apparemment accessible mais en fait, dans 
ses subtilités, réservée à une élite de connaisseurs. Toute image appelle à un 
déchiffrement, quand bien même le sens n’a rien d’exceptionnel. En cela, l’image 
recèle toujours une part de secret.

Parfois, ce n’est qu’un secret de polichinelle : Arcimboldo par 
exemple est connu pour ses portraits fabriqués à partir de fruits. 
Dans son célèbre tableau Les Ambassadeurs (1533), Hans Holbein 
le jeune ajoute une anamorphose – ce qui paraît être un os de 
seiche s’avère être une tête de mort déformée, qui rappelant la 
vanité de toute chose est peinte de façon déformée aux pieds des 
deux ambassadeurs.

Un peintre français de la seconde moitié du XVIe siècle, Antoine 
Caron, peuple ses tableaux de figures énigmatiques et étranges, 
au point que le sens de certains d’entre eux résiste encore aux 
chercheurs aujourd’hui.

À ce goût pour des secrets ponctuellement présents dans 
les images s’ajoute une habitude dans le domaine de 
l’interprétation : la lecture allégorique, lecture d’un sens 
caché dans le texte (du grec allegorein, parler en d’autres 
termes que les termes directs). La lecture de la Bible en 
Occident était couramment conçue comme un processus 
complexe, faisant d’abord apparaître le sens littéral, puis une 
série de sens spirituels (jusqu’à trois : les sens allégorique, 
moral et anagogique). Par ailleurs, depuis l’Antiquité, on avait 
l’habitude de lire allégoriquement les mythes et les œuvres 
qui en traitaient (Homère, notamment). Au Moyen Âge, on 
interprète allégoriquement les Métamorphoses dans des ouvrages 
comme l’Ovide moralisé. À la Renaissance, on redécouvre les 
interprétations antiques de la mythologie, ce qui ne fait que 
renforcer l’habitude de la lecture allégorique. On pense par 
exemple que les Sirènes d’Ulysse peuvent symboliser tout ce qui 
peut le détourner de l’étude, du travail intellectuel.

En littérature, l’auteur bien connu qui a évoqué ce principe 
est François Rabelais : dans le prologue de Gargantua, pour 
garantir le sérieux de sa fiction comique qui mêle l’obscène et le 
savant, il invite à rompre l’os, comme un chien, pour trouver la 
« substantifique moelle » et prévient qu’on y trouvera… ce qu’on 
voudra, comme les commentaires sur Homère.

Blaise de Vigenère s’inscrit dans cette lignée lorsqu’il traduit et 
commente en 1578 les Images (ou La Galerie de Tableaux) du 
sophiste grec Philostrate (ca. 170-240). Il s’agit de la description 
d’une série de 65 tableaux (imaginaires ou non ?) censés figurer 
dans une galerie à Naples et reprenant différents thèmes plus 
ou moins courants de la mythologie gréco-latine : Hippolyte, 
Ariane, Sémélé, les Satyres, Penthée, Persée, Narcisse, mais aussi 
Dodone, Arrachion, Antée… 

Ces descriptions virtuoses sont traduites avec finesse ; Vigenère 
ajoute aussi de très riches commentaires allégoriques sur les 
éléments de l’image. Reprenant la tradition antique et médiévale, 
Vigenère interprète l’histoire vraisemblablement à l’origine des 
mythes (évhémérisme), le sens physique (on voyait dans ces récits 
une science de la nature allégorique), le sens moral. Étant donné 
l’ampleur des savoirs qui l’intéresse, Vigenère cite abondamment 
les textes antiques et ses propres observations en lien avec le 
sujet traité. Cette somme, complétée après sa mort, pourvue 
d’illustration, est constamment rééditée au XVIIe siècle et devient 
avec les Métamorphoses d’Ovide illustrées une encyclopédie de 
sujets mythologiques pour les peintres.

À la même époque, on applique aussi l’allégorie aux rêves – le 
songe devient d’ailleurs un genre littéraire : une succession de 
poèmes retraçant des visions qui entretiennent délibérément 
une part importante d’obscurité. Le plus connu est le Songe de 
Joachim Du Bellay où les images décrites mettent cependant en 
défaut l’interprétation allégorique.

L’allégorie

Ovide moralisé en prose 
II. Maître de Marguerite 
d'York. Enlumineur, 1470-
1480. Cliché Gallica.

Les images, ou Tableaux de 
platte peinture de Philostrate 
Lemnien... mis en françois 
par Blaise de Vigénère... avec 
des arguments et annotations 
sur chacun d'iceux. 1597. 
Cliché Gallica.

Page de titre gravé des 
Images ou « Tableaux de 
platte peinture »… 1615. 
Médiathèque Samuel Paty.

Auguste et la Sibylle de Tibur, Antoine Caron, vers 1578. Source Wikipédia.

Les ambassadeurs, Hans Holbein le Jeune, 1533. Source Wikipédia.

Ars memorandi notabilis per figuras evangelistarum, 
1475-1480. Cliché Gallica

Secrets d’image

Stéganographie :
l’art de cacher dans l’image
Dans son Traicté des chiffres, Blaise de Vigenère se fait l’écho 
de techniques pour cacher un sens second dans un message 
ou dans une image, de façon parfois très concrète. On parle 
alors de stéganographie, un terme grec qui désigne toutes les 
écritures secrètes. Tout peut servir à dissimuler un message. 
Les artistes d’ailleurs n’hésitent pas à cacher un message ou 
une image secrète dans une image : ce principe d’une double 
lecture de l’image plaît à tous. 



Les images les plus mystérieuses et attirantes à la Renaissance sont 
plutôt les hiéroglyphes qu’on connaît sans savoir les déchiffrer 
(ce ne sera le cas qu’au XIXe siècle grâce à Champollion) : 
la découverte en 1419 d’un texte grec qui les décrit sans les 
comprendre, les Hieroglyphes, traduction grecque d’un texte 
attribué à un certain « Horapollon » (tout un symbole !), lance 
une mode.

Comment expliquer ce 
succès ? Sans doute l’argument 
d’ancienneté, capital pour ces 
cultures, a-t-il beaucoup joué 
en faveur des hiéroglyphes. 
On attribue même parfois leur 
invention à Moïse qui, comme 
on le sait, a séjourné en Égypte 
avant d’emmener les Hébreux 
en terre promise1 ! De plus, on a 
tendance à considérer que ce qui 
est partiellement caché, ce qui 
n’est pas évident ou univoque est 
d’autant plus riche. Il y a enfin 
une dimension théorique à cet 
engouement. 

L’ouvrage a eu un succès certain : en témoignent sa traduction 
en français et ses nombreuses éditions. Le célèbre Nostradamus 
en a produit une traduction, restée manuscrite. Certains auteurs 
reprennent les hiéroglyphes de ce volume avec précision : c’est le 
cas de l’Italien Francesco Colonna dans son roman allégorique, 
l’Hypnérotomachie ou Songe de Poliphile (1499).

Mais pour beaucoup, les Hiéroglyphes constituent avant tout 
un répertoire d’images symboliques assez simples à interpréter : 
le célèbre Albrecht Dürer a ainsi gravé un arc de triomphe 
comprenant un portrait de l’empereur Maximilien Ier : on y 
retrouve une tête de lion (la vigilance chez Horapollon), une 
grue (la vigilance encore), un chien à l’étole (la justice), un 
serpent basilic couronnant l’empereur (l’éternité), un taureau 
(qui, parce qu’il ne chercherait pas à saillir la vache lorsqu’elle est 
enceinte, symbolisait la tempérance). Enfin, l’empereur a les deux 
pieds dans l’eau – ce qui signifie chez Horapollon une « chose 
impossible à comprendre » : on peut voir là un compliment (ses 
actions sont trop éclatantes), ou, mieux, un aveu d’imperfection 
de celui qui inventé l’image. Dürer utilise des images même si 
leur sens ne relève pas toujours d’un code au sens très clairement 
défini.

En 1556, Pierio Valeriano (1477-1560) reprend les Hiéroglyphes 
d’Apollon et les complète dans un ouvrage intitulé Hieroglyphica : 
Valeriano, marqué par la philosophie syncrétique de Ficin, 
évoque tous les usages possibles de hiéroglyphes. Son ouvrage 
est une véritable somme.

Plus tard, Cesare Ripa publie une véritable encyclopédie d’images 
symboliques, l’Iconologia (1593) : les hiéroglyphes ont un peu 
perdu leur privilège, mais le symbolisme allégorique séduit 
toujours. 

Les hiéroglyphes

Orus Apollo de Aegypte de la signification des notes hieroglyphiques des 
Aegyptiens... Nouvellement traduict du grec en francoys... par Jean Martin

Portrait de Marsile 
Ficin, musée Plantin-
Moretus, vers 1700. Source 
Wikipédia.

De la signification des notes hieroglyphiques des Aegyptiens, cest a dire des figures 
par les quelles ilz escripvoient leurs mysteres secretz, & les choses sainctes & divines. 
Nouvellement traduict de grec en francoys et imprime avec les figures a chascun 
chapitre. Paris, Kerver, 1543. Page de titre. Cliché Gallica.

L’édition princeps des « Hiéroglyphes » d’Horapollon paraît à Venise en 1505 ; 
elle n’est illustrée qu’à partir de 1543. Dans le texte, les hiéroglyphes sont compris 
systématiquement comme des idéogrammes (un signe=un mot, comme en chinois), 
ce qui n’est pas le cas, comme on le sait aujourd’hui.  

Illustration d’hiéroglyphes du « Songe de Poliphile », fol. 11v. Cliché Gallica. 

Portrait de Maximilien, 1515, gravure sur bois d’Albrecht Dürer, 
détail de l’Arc de triomphe en l’honneur de Maximilien.

Page de titre des « Hieroglyphica » 
de Valeriano, 1586.

Secrets d’image

Le philosophe Marsile Ficin, reprenant les conceptions du 
néoplatonicien Plotin, voit dans les hiéroglyphes une écriture 
traitant du divin et aussi un langage spécifique, non-discursif, 
permettant une intuition directe des choses, à l’image de 
l’intuition divine2. Les hiéroglyphes représenteraient une 
langue en partie secrète, faite d’images et plus parfaite que 
le langage des mots. 

Illustration d’hiéroglyphes 
du « Songe de Poliphile », 
fol. 22 r. Cliché Gallica.

1François de Foix Candale, Pimandre, fol. A2r.

2II, 1768 : « les prêtres égyptiens, pour signifier les objets divins, n’employaient pas de lettres mais des figures 
complètes de plantes, d’arbres, d’animaux, car Dieu a sans doute une connaissance des choses qui n’est pas une 
pensée complète et discursive, mais en quelque sorte simple et directe. »



Le goût pour les images énigmatiques est un véritable phénomène 
social. Au Moyen Âge comme à la Renaissance, le noble possède 
des armes, écu, écusson ou blason, servant originellement de 
signe de reconnaissance, relevant de la figuration symbolique 
rigoureusement codifiée, transmis héréditairement : cette 
« science » des blasons se nomme l’héraldique. 

Les devises

Devise d'Henri III dans « Les Décades ». 

La salamandre dans « Les Devises 
héroïques », par M. Claude Paradin... 
Lyon, 1557. Cliché Gallica

Le roi de France Louis XII choisit le porc-épic couronné, alors que François Ier 
choisit la Salamandre, qui ne figurent pas dans leurs armes mais se lisent partout 
dans les châteaux qu’ils construisent, les œuvres qu’ils commandent.

Le porc-épic… dans « Les Devises 
héroïques », par M. Claude Paradin... 
Lyon, 1557. Cliché Gallica

Secrets d’image

Vigenère, qui utilise de façon très consciente les images, reprend 
et modifie par exemple la devise du roi Henri III, « La dernière 

[couronne] est au ciel », dans une gravure en tête des Décades. Il sait 
aussi innover : une seconde gravure du même livre qui montre un 

palmier seul avec la devise Sat cito si sat bene (tout vient à point si 
c’est en bien) fait quant à elle directement allusion à l’espoir d’un 
héritier royal, même tardif – le palmier est symbole de fécondité. 

Il n’y a jamais un seul sens : on doit aussi comprendre cette image 
comme une allusion à la publication tardive des Décades.

Dès le second tiers du XIVe siècle se développent, comme en 
réaction à ce système rigide, des figures isolées, distinctes de 
l’écusson, appelées « devises » ou « badges » : accompagnées 
d’une courte phrase relevant plutôt de l’exhortation ou de 
l’invocation, ces devises sont plutôt des signes de ralliement 
et un élément de la « communication » en faveur du prince 
qui l’adopte : ainsi la salamandre pour François Ier…

Enfin, dans le sillage de la devise s’invente un nouveau genre d’images, les emblèmes. 
On y peut voir un sommet de l’art des devises et une simplification par rapport à 
celles-ci. 

L’emblème, tel qu’inauguré par Alciat, qui n’avait peut-être pas pensé 
accorder une telle part à l’image, est un mélange de texte et d’image qui 
complexifie la devise : pour résumer les nombreuses théories de l’époque, il 
comprend une image, un court intitulé ou sentence énigmatique appelé parfois 
« inscription », « titre », ou « motto », et un poème appelé « épigramme » ou 
« souscription », qui développe le sens ; l’image est appelée « corps », l’intitulé et 
le poème « âme » de l’emblème ; l’ensemble a une valeur didactique et moralisante 
moins ambiguë peut-être que certaines devises.

L’emblème est un dispositif iconographique qui justifie aussi l’image, qui gagne 
l’esprit par les yeux, mais en fuyant la facilité. Il présente une image parfois 
à peine secrète, un jeu intellectuel de déchiffrement, d’allusion et aussi de renvoi 
entre les éléments qui le constituent.

Les emblèmes

Portrait de Monsieur André Alciat. Anonyme, 16e siècle. 
Cliché François Lauginie, Ville de Bourges, 2008. 
André Alciat, juriste humaniste publie en 1531 en latin 
le premier recueil portant ce titre et inaugure une forme 
appelée à faire fureur. Le nom d’emblème signifiait 
alors « pièce de marqueterie amovible ». Ces « signes 
muets » sont liés aux hiéroglyphes anciens, mais selon 
une inflexion très différente.

Devise de Vigenère dans « Le Psaultier de David »,  
1588. Médiathèque Samuel Paty.
« Le loisir sans les lettres est la mort et le tombeau  
de l’homme vivant. »
Si les devises concernent principalement les princes,  
les imprimeurs et parfois même les auteurs comme  
Vigenère adoptent une devise.

Emblemes d'Alciat, de nouveau translatez en françois vers 
pour vers jouxte les latins. Ordonnez en lieux communs 
avec briefves expositions, & figures nouvelles appropriées 
aux derniers emblemes. Lyon, 1549. P.205. Cliché Gallica.

Emblemes d'Alciat, de nouveau translatez en 
françois vers pour vers jouxte les latins. Ordonnez 
en lieux communs avec briefves expositions, 
& figures nouvelles appropriées aux derniers 
emblemes. Lyon, 1549. P. 46. Cliché Gallica.

Emblemes d'Alciat , de nouveau translatez en 
françois vers pour vers jouxte les latins. Ordonnez 
en lieux communs avec briefves expositions, 
& figures nouvelles appropriées aux derniers 
emblemes. Lyon, 1549. P. 174. Cliché Gallica.

Alciat réutilise et mêle les Hiéroglyphes d’Horapollon (le serpent avalant sa queue, signe d’éternité), dans les devises (l’ancre et le Dauphin avec la 
phrase « Hâte-toi lentement »), mais aussi dans les fables et dans toutes sortes de sources antiques pour inventer quelque chose de neuf.



Les écrits qui parlent de science à la Renaissance se consacrent 
à la recherche de « secrets de nature » : cela revient à chercher 
des causes de façon rationnelle mais aussi à accepter l’idée 
qu’il y a des prodiges, et donc à s’émerveiller face à des 
mystères.

La révolution scientifique qui bouleverse la perception du monde 
et amène à la science moderne commence à peine. Beaucoup 
d’idées essentielles pour nous (la place du soleil au centre du 
système solaire, la circulation du sang) ne s’imposent qu’au XVIIe 

siècle. La nature est souvent représentée au Moyen Âge et à la 
Renaissance comme un livre dont il faut déchiffrer les secrets, 
comme on doit interpréter la Bible. Vigenère en fait le sujet de 
son Traicté des chiffres : il imagine même une manière de coder le 
psaume « Les Cieux racontent la gloire de Dieu » en se fondant 
sur la position des étoiles dans la page.

La science de la nature consiste donc à découvrir des secrets de 
nature, une logique cachée qui n’est pas tout à fait celle de la 
science d’aujourd’hui. Dans cette perspective, l’observation fait 
de multiples progrès, même si les grandes théories ne sont pas 
remises en cause par la majorité des savants.

L’observation mathématique du ciel est à distinguer nettement 
de l’astrologie, discipline de l’observation des astres et de leur 
influence : la prédiction est alors monnaie courante, même si elle 
est nettement condamnée par l’Église qui défend le libre arbitre 
et donc la responsabilité humaine.

Sciences à la Renaissance

Sciences et secrets  de la nature

Traicté des chiff res, encart du fol. 259. Cliché Gallica.

Division du globe terrestre en zones climatiques selon 
Gemma Frisius. Cliché Gallica.
Un Gemma Frisius (1508-1555) utilise ses compétences 
mathématiques dans la géographie comme en astronomie 
et expose le principe de triangulation.

Cabinet de curiosités de Frans Francken (II), 1636. Musée royal des Beaux-Arts d’Anvers. Source Wikipédia.



La Renaissance est une période de développement des 
sciences de la nature, par la tendance à compiler et 
à confronter les informations ; l’observation directe 
permet aussi certains progrès.

Parmi les savants de la Renaissance, on peut citer Jérôme Cardan 
(1501-1576), personnage haut en couleurs, médecin italien 
installé en France versé dans les mathématiques et l’astrologie. 
Dans ses traités, Cardan souligne sans cesse l’extraordinaire variété 
du monde : d’une part, les choses sont multiples, éphémères ; 
d’autre part, elles relèvent de la création et donc se rapportent 
toutes à un même principe : Dieu. Dans cette perspective, toutes 
choses, les « monstres », les animaux ou les personnes difformes, 
ont toute leur place : elles illustrent la profusion de la nature. Un 
« monstre » n’est pas forcément « monstrueux » … Il est à la fois 
le produit des lois de la nature et un avertissement, un signe qui 
« montre » et remet en question celui qui l’observe.

De plus, pour Cardan comme pour beaucoup de ses 
contemporains, on peut à la fois s’émerveiller des prodiges de 
la nature et y réfléchir pour en trouver les causes. Il est toujours 
possible de chercher à expliquer des événements, même les plus 
extraordinaires. Les comètes se produisent à cause de l’air ténu ; 
l’air ténu est nuisible aux personnes fragiles, trop bien nourries, 
adonnées aux plaisirs et donc aux rois ; donc les comètes sont un 
signe qui accompagne la mort des rois1. 

Sur le même sujet, dans son Traicté des cometes, Blaise de Vigenère 
adopte une logique tout à fait semblable : il explique à la fois ce 
qu’il considère comme les causes mécaniques des comètes, mais 
considère que les comètes sont aussi des avertissements de Dieu : 
Vigenère « souffle le chaud et le froid » (Isabelle Pantin).

Un personnage comme le savant italien Ulisse Aldrovandi 
(1522-1605) est représentatif de cette tendance : il allie sens 
de la précision et une présentation légèrement sceptique de 
phénomènes ou d’êtres fabuleux. Qui sait ? On préfère redire ce 
qui paraît incroyable en laissant le lecteur trancher.

La curiosité humaniste et le goût du savoir semblent se perpétuer 
dans les vastes sommes du XVIIe siècle, par exemple dans celles 
du jésuite Athanasius Kircher (1602-1680). 

La recherche des causes semble avoir pris plus de place encore 
dans ces œuvres, même si leur science n’est pas la nôtre. Dans 
son traité sur le monde souterrain, Kircher s’efforce moins de 
révéler des secrets que de montrer le dessous des cartes.

Variété et curiosité

Sciences et secrets  de la nature

Portrait de Cardan, Illustration de Libelli quinque, 1547, BnF. Cliché Gallica.

Traicté des cometes, 
ou estoilles chevelues, 
apparoissantes 
extraordinairement au ciel, 
avec leurs causes et eff ects, 
par Bl. de Vigenère, 1578. 
Cliché Gallica.

Illustrations de Jean-Baptiste 
Coriolan pour Ulyssis Aldovandi 
Monstrorum historia, 1642. Cliché 
Gallica.

Mundus subterraneus de Kircher, 1632. 
Médiathèque Samuel Paty.Signes des planètes chez Cardan, De rerum varietate 1558, p. 788.

Répertoire des signes de planètes chez Cardan.

1De rerum varietate 1557 (ou rééd 1663), p. 3.

1De rerum varietate 1557 (ou rééd 1663), p. 3.

Portrait d’Aldrovandi. Cliché Gallica 



La pratique de la chimie existe de longue date ; mais la 
discipline que nous connaissons sous ce nom n’apparaît 
qu’avec la révolution scientifique au XVIIe siècle. Un 
grand nombre de textes, issus de l’antiquité grecque, 
transmis dans le monde arabe et dans le monde 
médiéval occidental, traitent en revanche d’alchimie. 
L’alchimie a pu selon le cas consister en la recherche de 
la transmutation des métaux (et donc de la fabrication 
de l’or), de la pierre philosophale ou d’une quintessence 
donnant longue vie. Elle est en tout cas « l’association 
d’une pratique au laboratoire et d’une théorie de la 
matière – ou plus précisément d’une théorie qui explique 
les possibilités de transformation de la matière » (Didier 
Kahn). Elle est peut-être représentative d’un rapport 
au savoir marqué par l’idée de secret, tant les textes 
alchimiques sont écrits de façon cryptée, quand bien 
même ils décrivent des procédés de fabrication avec 
rigueur.

Le Suisse Paracelse (1493-1541) est un auteur qui a suscité de très nombreuses légendes, sans doute 
à cause sa vie de savant errant, aux idées parfois hétérodoxes. Il pratique une alchimie tournée vers 
la médecine, en s’en remettant à l’expérience plus qu’aux auteurs antiques et s’oppose violemment 
aux autorités de son temps. Il théorise sa pratique dans de nombreux écrits.

Paracelse est entre autres connu pour sa théorie des trois principes : le soufre, le mercure et le sel sont des 
composantes fondamentales de la matière, au nombre de trois, comme la trinité. Le corps humain aussi 
en est composé. 

Paracelse

Alchimie et secrets  de santé

Opera omnia medico-chemico-chirurgica... Editio novissima 
et emendatissima... Tomes I et II. Cliché Bibliothèque 
interuniversitaire de santé

� eophrast von Hohenheim adopte très tôt un nom humaniste, 
Paracelse, dont le sens n’est pas parfaitement explicable. Ce 
praticien de la médecine a marqué une rupture : qu’il ait été 
ou non docteur de l’université, il s’est souvent insurgé contre 
les institutions de savoir, notamment la faculté de médecine, 
en promouvant l’observation contre la théorie – à l’époque la 
médecine repose sur les textes antiques d’Hippocrate et Galien, des 
auteurs qu’il rejette violemment. Paracelse est un continuateur des 
pratiques et des textes alchimiques, mais il développe une pratique 
dirigée vers des fi ns médicales, étroitement couplée avec une 
philosophie de la nature particulière et une théologie. 

Tomus secundus de supernaturali, naturali, praeternaturali 
et contranaturali microcosmi historia, in tractatus tres 
distributa : authore Roberto Flud, 1619. Cliché Gallica.

Pour Paracelse, le corps est doublé d’un corps astral, ce qui 
permet de penser l’infl uence des astres sur l’être humain. Il 
est essentiel à ses yeux de guérir l’homme en jouant aussi 
de ce plan. Paracelse s’inscrit d’ailleurs dans un cadre de 
pensée médiéval, qui use volontiers de la ressemblance et des 
correspondances entre l’univers (macrocosme) et l’homme 
(microcosme). Les continuateurs de Paracelse s’inscrivent dans 
la même perspective.

Alchimiste : Jos. Wright Pinxit; Wm. Pether fecit. – 1775. Cliché 
Gallica



Les écrits de Paracelse, souvent publiés par d’autres que lui ou après sa mort, utilisent un langage difficile. Certaines de ses 
idées évoluent au fil du temps. Beaucoup d’écrits sont d’abord publiés en allemand, langue dans laquelle Paracelse a aussi 
enseigné, et non en latin, comme ce devait être le cas chez les savants : cela montre une volonté d’ancrage populaire de ce 
savoir. Les traductions en latin leur permettent de se diffuser dans toute l’Europe. D’autres voies distinctes de l’alchimie 

s’ouvrent à la Renaissance pour la médecine, 
toujours en marge de la faculté.

Ambroise Paré, chirurgien barbier du roi, mais 
pas docteur, s’illustre en soignant les blessés au 
combat et invente de nouveaux remèdes. Les 
écrits de Paré n’ignorent pas la part d’inexplicable 
et la fragilité humaine, mais ils tranchent 
nettement avec les ouvrages médicaux du temps, 
usuellement intitulés Secrets.

Vigenère ne dit rien de la fabrication de l’or dans ses œuvres 
connues. D’autres continuateurs de Paracelse n’hésitent pas 
à chercher la transmutation en or, qui est le gage suprême 
d’efficacité de l’alchimie. Ces recherches donnent évidemment 
lieu à d’innombrables fraudes, recensées par certains alchimistes 
qui cherchent ainsi à se présenter comme experts, au-dessus de 
la mêlée du charlatanisme. 

Le paracelsisme suscite des réactions violentes à son encontre, 
mais il a exercé une influence très importante, à la fois par 
sa dimension de contestation sociale, de remise en cause des 
autorités anciennes et par la perspective médicale qu’il ouvrait. 
À l’aide notamment des traductions latines et françaises, dont un 
abrégé de sa philosophie et de sa médecine dû à Jacques Gohory, 
il gagne la France. Blaise de Vigenère, qui s’intéresse de près aux 
techniques de laboratoire, connaît les écrits de Paracelse. Dans 
son Traité du feu et du sel, il fait du sel un principe d’éternité. 
Dans les Décades, il traduit sans le dire un extrait d’un traité 
de Paracelse, le De Nymphis, comme l’a montré Didier Kahn : 
dans cet ouvrage, Paracelse évoque les êtres intermédiaires, ni 
hommes, ni démons, qui peuplent le monde.

Le Paracelsisme Secrets médicaux

Alchimie et secrets  de santé

L'alchimiste de David Teniers le jeune, vers 1640-1650. Source Wikipédia. 

Portrait d'Ambroise paré. « Dix livres 
de la chirurgie, avec le magasin des 
instrumens nécessaires à icelle », par 
Ambroise Paré, 1564. Cliché Gallica

« Dix livres de la chirurgie, avec le 
magasin des instrumens nécessaires à 
icelle », par Ambroise Paré, 1564. Cliché 
Gallica

Intérieur d’un laboratoire d’alchimiste, James Nasmyth

« Traicté du feu et du sel », excellent et 
rare opuscule du Sr Blaise de Vigenere, 
Rouen, 1642.

Facétie : l'Espagnol alchimiste, 
gravure de L. Richer. Cliché Gallica.

Le laboratoire de l'alchimiste de Jan van der Straet, 1551. Source Wikipédia.



Le réemploi de documents n’est pas une chose rare : les mémoires de la Renaissance 
relèvent parfois plus des collections de lettres et de documents que des autobiographies. 
Les imprimeurs publient volontiers des lettres ou des mémoires censés rester confidentiels. 
Sans doute ne faut-il pas être dupe de ces secrets : par exemple, les rapports des 
ambassadeurs vénitiens censés être confidentiels sont imprimés en 1589 seulement, sous 
le titre de Trésor politique, mais des manuscrits circulent en nombre dans toute l’Europe 
pendant le XVIe siècle. Lorsqu’Antoine de Laval, capitaine de la place de Moulins à la 
fin des guerres de religion publie son Dessein des professions, c’est bien pour donner de 
la publicité à des manuscrits qui montrent son rôle dans les affaires et sa réflexion sur 
la situation politique. Le secret ou la rareté fait vendre.

La littérature politique joue volontiers sur l’idée qu’elle consiste elle-même en un 
discours secret, confidentiel, conçu pour des initiés. 

On peut à ce titre citer le très célèbre traité du Prince de Machiavel : dans ce livre, le 
secrétaire florentin révèle les secrets de gouvernement du prince qui peut et doit parfois 
ne pas tenir compte du bien pour être efficace.  La pensée de Machiavel ne peut se 
résumer au Prince, mais les lecteurs de la Renaissance ont pour beaucoup rejeté en bloc 
un livre « écrit du doigt de Satan ».

Vigenère se fait l’écho de l’antimachiavélisme dans l’Art militaire d’Onosander. Ses 
annotations aux Décades de Tite-Live lui permettent aussi de développer l’idéal de 
prince vertueux, conforme aux vues de son mécène, Louis de Gonzague. Beaucoup de 
traités postérieurs à Machiavel s’efforcent de penser un gouvernement rationnel, sans 
cependant souscrire à la perspective du Prince : c’est le cas de celui de Giovanni Botero.

Penser la politique sous l’angle du secret est une nécessité. La maîtrise de 
l’information est un élément crucial de la politique à la Renaissance comme 
aujourd’hui : les traités politiques de la Renaissance s’en font l’écho. À ce titre, 
le rôle des secrétaires, hommes de confiance chargés d’écrire ou de transmettre 
directement un message, est essentiel. 

Blaise de Vigenère raconte avoir écrit un traité du Secrétaire qui lui a été volé à Turin 
en 1569. Son parcours est représentatif de ces hommes de l’ombre qui ont eu un rôle 
considérable à cause de leur proximité avec les plus grands.          

L’orient lointain constitue l’objet de fascination et de préoccupation principal 
de l’Europe de la Renaissance, plus encore peut-être que l’Amérique récemment 
découverte. Le monde ottoman constitue même un miroir politique privilégié : 
on l’envie pour son efficacité et on y voit un modèle de tyrannie effrayante. 

Les secrets du sérail fascinent aussi bien Nicolas de Nicolay, géographe dauphinois 
fixé à Moulins, que Blaise de Vigenère : les deux auteurs témoignent d’un sens de 
l’observation probablement lié à leur passé d’agent de renseignement au service 
du roi.

Secrets politiques Secrets d’orient

Secrets d’etats

« Trois dialogues de l'amitie : le Lysis de Platon, et 
le Laelius de Ciceron ; contenans plusieurs beaux 
preceptes, & discours philosophiques sur ce subject : 
et le Toxaris de Lucian ; ou sont amenez quelques 
rares exemples de ce que les amis ont fait autresfois 
l'un pour l'autre. Le tout de la traduction de Blaise 
de Vigenere, secretaire de la chambre du Roy. »
N. Chesneau, 1579. Cliché Gallica

À partir de 1579, Vigenère est « secrétaire de la 
chambre du roi » (page de titre des Trois dialogues 
de l’amitié) : ce n’est plus qu’un titre qui donne 
droit à une pension quand la trésorerie le permet, 
mais cela rappelle son métier et sa place. À ce titre, 
il n’hésite pas dans ses œuvres à faire part de telle 
confi dence ou à reproduire des rapports auxquels 
il a eu accès grâce à son statut.

Portrait de Nic. Machiavel : [estampe] 
Cipriani, Galgano (1775-1857). Graveur

Il Principe di Niccolo Machiavelli 
al magnifi co Lorenzo di Piero de' Medici, 
1532.

« Le Prince », ouvrage qui fi t scandale, 
parut pour la première fois en 1532 après 
la mort de Machiavel (1469-1527).

Page de titre de « l’Anti-Machiavel » d’Innocent 
Gentillet, cliché Gallica

Durant les guerres de religion, en France, la pensée 
de Machiavel devient un repoussoir et l’adjectif 
« machiavélique » prend le sens qu’il a aujourd’hui. 
Un pasteur nommé Innocent Gentillet publie un 
« Anti-Machiavel » ; on s’en prend aux Italiens, 
responsables de tous les maux, la reine mère 
Catherine de Médicis en tête…

Femme turque estant dans leur maison, ou 
sérail. Planche des Quatre premiers livres des 
navigations, Lyon : Guillaume Rouille, 1567. 
Médiathèque Samuel Paty

Page de titre des Quatre premiers livres des 
navigations, Lyon : Guillaume Rouille, 1567. 
Médiathèque Samuel Paty

Nicolas de Nicolay (1517-1583), seigneur d’Arfeuille 
et de Bel-Air (Allier), noble originaire du Dauphiné, 
est tour à tout artilleur, diplomate, espion pour le 
compte du roi : en 1551, il voyage à Constantinople et 
rapporte méthodiquement ce qu’il a vu, dans le but de 
fournir une vision globale de l’empire ottoman dans 
les Quatre premiers livre des navigations (1567). Il 
fi nit ses jours à Moulins comme capitaine en charge 
du château durant les guerres de religion ; il est le 
beau-père d’Antoine de Laval, forézien qui lui succède 
dans sa charge. Bon dessinateur, il établit lui-même 
de nombreuses cartes, alliant sens de l’observation du 
géographe et de l’espion.

Planche de l’Histoire de la décadence de l’empire grec, 
Paris : Mathieu Guillemot, 1650. Cliché Gallica

Les annotations de Vigenère sur l’Histoire de la 
décadence de l’empire grec (œuvre qu’il traduit lui-
même du grec) constituent une véritable encyclopédie 
sur le monde turc, qui est constamment rééditée durant 
le XVIIe siècle : personne après lui n’a le courage de 
retraduire un tel ouvrage. Il ajoute des documents sur 
l’islam. L’éditeur de Vigenère réemploie dans ce livre les 
gravures du livre de Nicolas de Nicolay.



L’hébreu acquiert un statut particulier à cette époque comme 
langue originale d’une grande partie de la Bible. On parle 
alors de « vérité hébraïque » hebraica veritas, ce qui recouvre 
deux choses différentes du point de vue qui est le nôtre : le 
développement de la connaissance de la Bible, de la langue et 
de ses riches significations, dans une perspective historique ; 
une fascination pour le symbolisme et les interprétations 
qui s’ouvrent lorsqu’on étudie ce texte riche dans sa langue 
originale.

Kabbale signifie tradition (enseignement transmis oralement) : la 
kabbale désigne un ensemble de textes mystiques juifs écrits à partir de 
la fin de l’Antiquité. Le plus important est intitulé le Sefer ha-Zohar (Livre 
de la splendeur). 

La redécouverte de ces textes est une aubaine dans un christianisme qui 
cherche à se renouveler.

De plus, à la Renaissance, on croit chez les juifs comme chez les chrétiens que 
ces textes sont très anciens et on leur accorde donc beaucoup d’importance.

Les chrétiens voient souvent dans la kabbale la confirmation de leurs 
propres dogmes et tâchent de l’utiliser dans un but apologétique. 

L'hébreu à la Renaissance

La Kabbale

Les secrets des Dieux : BiBle, héBreu, kaBBale

Pages de la Bible polyglotte d’Anvers. Cliché Wikipédia.

Les humanistes prônent l’apprentissage des langues bibliques (hébreu et araméen 
pour l’Ancien Testament, grec pour le Nouveau) pour une meilleure connaissance 
historique de la Bible. 

Reliure de l’exemplaire royal de 
la Bible hébraïque de Münster. 
Cliché Gallica

Portrait gravé de Reuchlin,  Imagines 
Philologorum d'Alfred Gudeman, 1910. 
Source  Wikipédia.
Johannes Reuchlin, souvent désigné comme 
le premier chrétien hébraïsant allemand 
traduit bien cette double dimension. Dans sa 
grammaire de l’hébreu, il écrit qu’ « une lettre 
ne signifie rien d’autre que le mouvement 
des lèvres », mais il est aussi fasciné par les 
significations symboliques de la Bible qu’il 
découvre dans différents textes issus du 
judaïsme, parmi lesquelles figure la kabbale.

Page de titre du Zohar, Mantoue, 1558. 
Source Wikipédia.

Arbre des Séphiroth, page de titre de « Portae lucis 
hec est porta Tetragrammaton iusti intrabunt per 
eam ». Augustae Vindelicorum: Officina Milleriana, 
1516.

Dans la kabbale, on décrit l’action de Dieu à 
partir de dix noms divins quasiment personnifiés, 
les Sefirot. Ces noms forment un arbre et sont 
reliés par des canaux permettant de déverser les 
eaux. Ces images permettent d’exprimer toute une 
conception du divin, mais aussi une philosophie de 
l’humain.

Novum testamentum syriace, 1555, fol. 102. 
Cliché P.-V. Desarbres.

Au Moyen Âge comme à la Renaissance, dans des 
sociétés européennes complètement chrétiennes, 

les lettrés, qui sont souvent des clercs, étudient 
la Bible, essentiellement dans la traduction 

composée par saint Jérôme au début du Ve siècle, 
la Vulgate. À la Renaissance, se dessinent deux 

changements majeurs : avec l’usage de l’imprimerie, 
le texte est plus largement diffusé, plus accessible. 

Par ailleurs, l’humanisme prône une attention 
nouvelle aux langues de la Bible, aux textes 

bibliques et à leur sens historique ; cela aboutit 
à plusieurs traductions nouvelles de la Bible.



Kabbalistes chrétiens Les Kabbalistes chrétiens en France

Les secrets des Dieux : BiBle, héBreu, kaBBale

Jean Pic de la Mirandole par 
Cristofano dell'Altissimo, galerie 
des Offices. Source Wikipédia.

Marque de Thomas Anselm, dans Battista Spagnoli, Bucolica 
seu adolescentia in decem aeglogas divisa, Bibliothèque 
Humaniste de Sélestat (K 325a). Licence Creative Commons.

Entre autres jeux avec le langage, Reuchlin reprend le nom 
hébraïque de Dieu YHVH écrit [הוהי] et lui ajoute un S, ce 
qui permet d’obtenir YeHSVHa écrit [הושהי], Jésus… Son 
imprimeur, Thomas Anselm, adopte ce nom sur sa marque.

page de titre du « Discours sur 
l’histoire du roi Charles VII » 

Cliché Numélyo.

Portrait de Guy Le Fèvre de la Boderie dans 
« L'encyclie des secrets de l'éternité…» par 
Guy Le Fèvre de La Boderie. Cliché Gallica.

Portrait de Postel par André Thevet dans 
« Les vrais pourtraits et vies des hommes 
illustres grecz, latins et payens », 1584. 
Source Wikipédia.

Augenspiegel (= Les Besicles)  
de Johannes Reuchlin, 1511. 
Source Wikipédia.

Les kabbalistes chrétiens comme Reuchlin ou plus tard 
Vigenère reprennent les procédés de la kabbale pour 
interpréter très librement les textes : 

La Gématrie : comme chaque lettre a une valeur numérique, 
on peut faire la somme des valeurs de chaque lettre d’un mot et 
on rapproche les mots permettant d’obtenir la même somme ou 
bien on accorde une signification particulière à cette somme. Le 
nom de Dieu YHVH équivaut à 72, ce qui permet d’évoquer la 
symbolique de 72, mais aussi de lui attribuer différents noms El 
Haï (le vivant), El Shaddaï (le suffisant), Sabbaot (le victorieux), 
et ainsi de suite jusqu’à obtenir la valeur de 72.

Le Notarique : on peut considérer tout mot comme un 
acronyme. Pour les kabbalistes chrétiens, IHSV (Jésus) donne 
ainsi In Hoc Signo Vinces (Par ce signe tu vaincras).

La Themoura : on peut intervertir les consonnes à l’intérieur 
d’un mot pour en obtenir un autre considéré comme équivalent. 
Ce procédé est lié à l’hébreu où on ne note pas en général les 
voyelles : GouRDe peut donner GRanDe, RiGiDe, DRoGue, etc.

De façon plus générale, il existe tout un courant de lettrés 
humanistes chrétiens qui cherchent à retrouver dans les 
sagesses anciennes des grecs païens et des juifs des éléments 
semblables au christianisme – on parle de prisca philosophia, 
philosophie ancestrale. Pour ces lettrés, la kabbale fascine car 
ils considèrent, comme les lettrés juifs de leur époque, que les 
textes de la kabbale sont issus de traditions orales remontant 
à Moïse (on sait aujourd’hui que ce n’est pas le cas). 

L’un des premiers humanistes à promouvoir la kabbale est Pic 
de la Mirandole, un philosophe italien qui cherche à réconcilier 
toutes les philosophies antiques et inspire Johannes Reuchlin.

Cependant, l’enthousiasme pour la kabbale ne gagne pas tout 
le monde et n’implique pas une bienveillance généralisée pour 
le judaïsme : Johannes Reuchlin, en Allemagne, refuse qu’on 
brûle des livres juifs et entre en conflit avec les Dominicains 
et l’Inquisition. Non sans humour, Reuchlin écrit contre ses 
détracteurs un pamphlet intitulé les Besicles… pour mieux voir !

En France, l’hébraïsant adepte de la kabbale le plus connu 
est Guillaume Postel (1510-1581) : ce personnage à la fois 
très savant et déséquilibré (on dit alors « docte et fol ») 
suscite admiration et méfiance : il proclame avoir rencontré 
un Christ féminin dans la personne d’une humble religieuse 
vénitienne. Postel a eu de brillants disciples, comme les frères 
Guy et Nicolas de La Boderie.

Blaise de Vigenère a été influencé par les La Boderie et au moins 
indirectement par Postel, même s’il se montre beaucoup plus 
prudent que ce dernier. Cependant, il parsème ses œuvres de 
textes issus de la kabbale. Dans le Traicté des chiffres (1586), 
il évoque le secret en général, les techniques de chiffrement 
en usage dans la diplomatie, mais aussi les symboles secrets 
dans la kabbale. En 1595, il publie un petit ouvrage, le Traité 
des oraisons, qui est une « anthologie du Zohar » (François 
Secret). Dans le Discours sur l’histoire du roi Charles VII, il use 
même du symbolisme des couleurs propre au Zohar (rouge 
et mélange de couleurs = rigueur, mal/blanc = bonté) pour 
promouvoir le nouveau roi Henri IV, qui a fait du blanc un 
signe de ralliement à sa cause. L’image de son écharpe, son 
panache et son cheval, blancs dans tous les cas, est encore 
vive aujourd’hui...



Et après ?

SecretS de la renaiSSance aprèS la renaiSSance

Da Vinci Code de Dan 
Brown, 2003. Source 

Wikipédia

L’Homme de Vitruve, Léonard de Vinci, vers 1492. 
Source Wikipédia

L’Alchimiste, Paolo Coelho, 
2017. Source Electre

Dictionnaire  
mytho-hermétique, 
Dom Pernety.  
Paris, Bauche, 1758. 
Source Wikipedia

Parle-leur de batailles, de roi et 
d’éléphants de Mathias Enard, 
2010. Source Wikipedia

Secrets d’art  
et de pouvoir
On ne s’étonnera pas qu’un roman comme le Da Vinci Code (2003) de 
l’Américain Dan Brown ait ainsi remporté un succès phénoménal (plus 
de quatre-vingt millions d’exemplaires vendus dans le monde). La 
couverture du roman joue sur le caractère mystérieux du sourire de la 
Joconde.

Ce premier volet d’une longue saga débute par une enquête sur la 
mort d’un conservateur au Louvre, Jacques Saunière, qui s’avère être le 
membre d’une société secrète (Prieuré de Sion) assassiné par une autre 
société secrète (Opus Dei) : après avoir déchiffré la dernière phrase de 
son grand-père Saunière, la petite-fille cryptologue mène l’enquête et 
découvre le combat sans merci que livrent ces deux sociétés secrètes 
au sujet d’une information cachée cruciale : le Christ a eu un enfant ! 
Les héros traquent dans plusieurs lieux et œuvres d’art l’expression 
cachée de ce secret. Les secrets de la Renaissance se trouvent adaptés 
à l’époque des fake news et du complotisme ; mais c’est surtout 
une occasion pour Dan Brown d’explorer avec virtuosité le pouvoir 
symbolique caché des images et leurs secrets de fabrication : il est juste 
que le nombre d’or serve à établir les proportions ou que l’on se serve 
de proportions géométriques précises en peinture…

Dans une toute autre veine, ce sont aussi les secrets de 
l’artiste que cherche à dévoiler Mathias Enard dans 
Parle-leur de batailles, de rois et d’éléphants – mais cette 
fois-ci, il s’agit plutôt du journal intime, poétique 
même, de Michel-Ange qui se rend sur l’invitation 
du sultan à Constantinople en 1506 (l’invitation est 
historique, le voyage non).

La fascination pour la Renaissance 
et ses secrets n’a pas cessé d’inspirer 

jusqu’à aujourd’hui les écrivains, 
en particulier les thèmes de 

l’image, de l’alchimie et de la 
kabbale, souvent confondus 
avec le goût de l’ésotérisme.

Alchimie
D’autres secrets continuent de faire recette : l’alchimie, qui n’est pas 
limitée à la Renaissance, a d’autant plus de succès que son symbolisme 
a été fondu dès le XVIIIe et surtout au XIXe siècle avec un ensemble 
de symboles et de discours qu’on désigne sous le terme un peu général 
d’« ésotérisme ». Un auteur comme Gérard de Nerval est friand de ce 
qu’il compulse à partir du Dictionnaire mytho-hermétique (1758) de 
Dom Pernety : on en retrouve la trace dans un poème comme « El 
Desdichado » : « Je suis le ténébreux, le veuf, l’inconsolé… ».

On trouve des allusions au tarot, mais aussi un 
symbolisme alchimique des couleurs. Plus tard, 
Guillaume Apollinaire aussi se plaît à faire allusion 
dans Alcools à des textes d’alchimie antique attribués 
à « Hermes Trismégiste ».

La romancière belge Marguerite 
Yourcenar choisit également 
une expression alchimique pour 
intituler L’Œuvre au noir (1968), 
un roman dont elle situe l’intrigue 
dans les Pays-Bas du XVIe siècle 

où l’intolérance et la répression font rage : le héros, 
Zénon Ligre, clerc, savant humaniste, médecin, 
alchimiste, erre de ville en ville. Il représente une 
forme de sagesse et d’ouverture d’esprit, discrète 
et secrète, dans un monde cruel qui finit par le 
percer à jour et le faire mourir. L’ « œuvre au noir » 
en alchimie désigne l’étape de dissolution d’une 
substance, ce qui peut laisser supposer le destin du 
héros.

Il n’est pas surprenant qu’en 1988, l’écrivain 
brésilien à succès, Paolo Coelho, ait commencé sa 
carrière avec l’Alchimiste : dans ce roman, il raconte 
le voyage du jeune berger Santiago, mû par un rêve 
lui indiquant l’existence d’un trésor caché sous 
les pyramides d’Égypte. L’alchimie devient l’une 
des facettes d’un symbolisme qui sert à décrire un 
voyage initiatique, une quête spirituelle.

Kabbale
La kabbale a aussi inspiré la littérature, de façon peut-être moins 
importante que l’alchimie. Sans doute ce discours paraît-il moins 
évident à reprendre hors de la culture savante et mystique qui l’a fait 
naître. On retrouve pourtant la trace de certaines idées générales de la 
kabbale au cinéma : dans Matrix, l’idée du monde mathématique est 
explicitement mentionnée comme issue de la kabbale.

Dans Le Kabbaliste de Prague (2010), Marek Halter 
met en scène un thème talmudique repris dans la 
kabbale et la tradition populaire juive : le Golem. 
Le rabbin MaHaRal, le plus grand kabbaliste de 
tous les temps, façonne cet être de boue à la force 
illimitée qui doit apporter la sécurité à son peuple... 
Ce livre conjugue histoire, érudition sur les thèmes 
kabbalistiques et imagination.

Le linguiste et romancier Umberto Eco, auteur du 
Roman de la rose, a étudié les thèmes de la kabbale ; 
il en reprend dans le Pendule de Foucault (1988) : 
ce roman se présente comme un thriller dans le 
domaine de la science et de l’érudition. Le héros, 
Casaubon, parisien du XXe siècle, étudiant en thèse 
sur les Templiers, féru d’ésotérisme, se fait enfermer 
de nuit au Musée des arts et métiers : c’est le point 
de départ d’un long discours de ce narrateur qui 
conçoit avec deux autres personnages un plan pour 
dominer le monde.
Eco joue des différentes traditions ésotériques, 
comme Dan Brown dans le Da Vinci Code, mais 
de façon plus précise, complexe et vertigineuse 
– et sans y croire ou y faire croire. Le roman fait 
régulièrement référence au kabbaliste juif du XIIe 
siècle Abraham Aboulafia - dont Vigenère reproduit 
la table des permutations de lettres dans le Traicté 
des chiffres…

Alcools, 
Apollinaire, 1920. 
Source Wikipédia

Photographie de 
Gérard de Nerval 

par Félix Nadar, vers 
1854-1855. Source 

Wikipédia

L’œuvre au Noir, 
Marguerite Yourcenar, 
1976. Source Electre

Le Kabbaliste de Prague, 
Marek Halter, 2016. 
Source Electre

 Le Pendule de Foucault, 
Umberto Eco, 1992. 
Source Electre

Portrait d’Abraham 
Aboulafia. Anonyme, 
1285. Source Wikipedia


